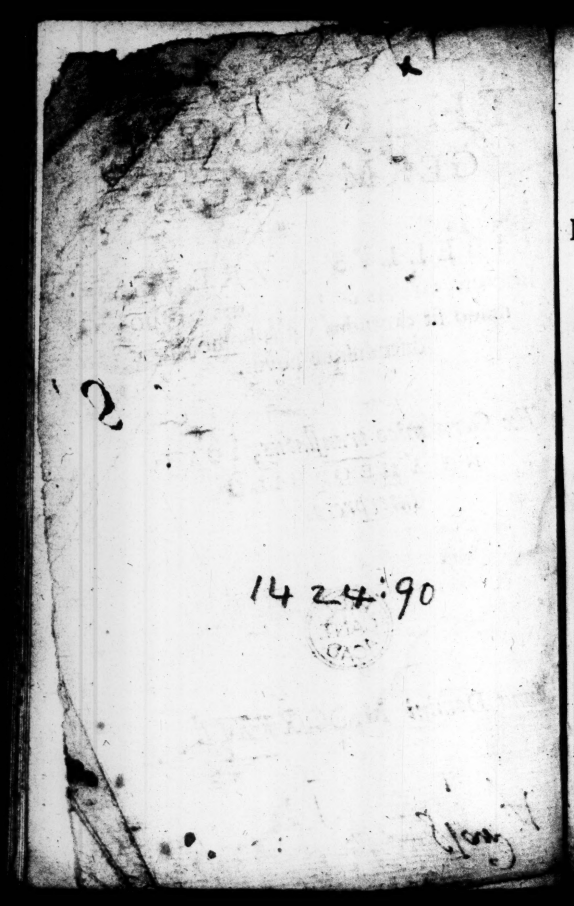
## THE COLUMN STREET

LIBELLVS AVRE hoc est, brevis & prægname medo sit exuendus vetus homo duendusque novus.

Ex Germanico translatus, 10AN;
NETHEOPHILO
Interprete.



Anno Domini M. DC. XXXXX





## IN HVNC LIBELLVM

Prafatio Interpretis.

placuit, ut Latinitate donandum putaverim. Oratio brevis est, et prægnas : quam cum viridario conferre possis, parvo qui-

dem, sed ita consito, ut nulla ibi frazinus, nulla tilia aut platanus, nulla deniq; visatur arbor carum quæ ad voluptatem, non ad fructum seruntur, sed plenum sit omni genere frugiserarum arborum. Sic libellus hic nullo dictionis lenocinio, nullo suco aut illecebris, & quasi flosculis orationis lectorem demulcet: sed mera præcepta tradit, caq; fructuasissima, & ad hominis Christiani institutio-

A 2

ACI

nem maxime conducibilia, Est autem propter brevitatem aliquanto sobscurior: ideoque nec semel, nec oscitanter legendus. Illudetiam addo, si quis libelum hunc legere velit, ut sciat, non ut præstet quæ in co scripta sunt eum srustra legere. Aratro manum admoveas oportet, si percipere vis artem agriculturæ.

De translatione mea sic accipe; Authori nihil necadicci, nec detraxi: obscuritatem in tanta brevitate vitare in transferendo non magis potui, quam Author in scribendo. Sed lectori suadeo, ut eum & sepius, & attentius legat: præbebit hoc vicem commentarij. Verbis usus sum quibusdam novis, videlicet his; Fgoitas, Ipsitas, Meitas, Velitur, Deisicatus, Displicentia, Personalitas: ad quem usum coegit me necessatas, quod Author ita loquitur: in quo non magis reprehendi debeo, quam Cicero, qui Appiitatem & Lentulitatem non dubitavit

dubitavit dicere. Debemus omnino, ubi res postulat, verbis imperare, non servire.

Libri titulus erat, Theologia Germanica: Author non nominatur; tantum tulus.
scribitur in quadam præfaciuncula, eum Author.
suisse unum de ijs quos vocant Teutonicos Dominos (Galli vocant Equites
Rhodicos) cundemque Sacerdotem, &
custodem in domo Teutonicorum Francosordiæ.

Argumentum est, de Novo homine, Argumensive nova creatura, Tradit enim ratio-tum.
nem, qua possir homo in integrum restitui, & ad Deum, à quo desecit, revertir
quæ sane vera germanaque. Theologia
est, Est autem hæcratio. Cum perierit
homo voluntatem suam sequendo, necesse est, si vult instaurari, ut (quoniam
contrariorum contraria sunt remedia)
discedat à voluntate sua, Deique voluntatem sequatur: quippe cum sichominis
voluntas Dei voluntati contraria, & ne-

A 3

mo possit duobus contrarijs dominis servirer Sed quemadmodum scipsum cacare aut necare homo potest, illuminare aut in vitam revocare non item: ita scipsum, & porro universam stirpem suam perdere Adamus, voluntate sua sequenda, potuit : sed servare nec ipse, nec quisquam alius, eius peccato perditus, potuit. Itaq, ad mundi salutem necesse fuit, at existeret aliquis expers peccati, qui a. lios à peccato vindicare, et vitæ viam docere posset. Is est Iesus Christus, viventis Dei filius, cui omnis potestas in cœlo & in terra data est: qui non solum docet hanc viam falutis, sed etiam vires confert homini per sidem, ad cam ambulandam. Fidem ego intelligi volo, non mortuam illam (nam ea non magis fides est quam homo mortuus homo est) sed vivam & operosam, qualem & cuius opera arq; effecta describit Petrus his verbis: Vos vero in hoc omni sudio incumbite, acquirentes in fide vestra virtutem, in virtute

2 Pct.I.

. c .

|-|-|-

4

-

5

Ô

t

2

7

virtute scientiam, in scientia temperantiam,in temperantia patientiam, in patientia pietatem, in pietate fraternum amorem, in fraterno amore charitatem. Hæc enim si in vobis inerunt & abundabunt, non ociolos vos aut inertes efficient ad Domini'nostri Icsu Christi cognitionem. Cui vero non adfunt hæc, cæcus eft, cæcutiens, oblivione captus expiationis veterum suorum peccatorum. Proinde magis studete, fratres, recte factis ratum efficere vestri vocatum ac electionem. Hæc enim facientes, nunquam delinquetis. Hæc Petrus de vera vivaq; fide loquens: quæ non solum homini præstat, ut ei peccata merito Christi condonentur, verum etiam efficit ut quemadmodum antea præbuit membra fua ministra iniustitiæ ad peccandum, sic ca deinceps ministra præbeatiustitiæ ad recte saciendum. Et quia in hoc loco Petrus quandam quasiscalam salutis describit, placet eam explicare, ut apertius videamus quibus gradibus

gradibus ascendendum sit, neu quis in primo gradu confistat, seque iam ad fa. lutem pervenisse putet, à quatot gradibus adhuc dister. Igitur fides (ut habet Petri sententia) virtutem parit; hoc est, Scala Calutis fortitudinem, & vires ad capræstanda, quæ ex Dei doctrina facienda credideris Exempli gratia; Præcepit Christus ut amemus inimicos nostros, eisque benefaciamus qui nobis malefaciunt. Hoc fieri posse, sunt qui non credant; itaque oderunt inimicos suos, cisque malesaciunt. Alij, Dei ope sieri posse credunt: itaque inimicis suis benefaciunt. Perpende singulas scetas, aut singulos homines: iuvenes cos qui hæc fieri posse credunt, eadem facere, & ab eodem Christo, à quo fide donati sunt, ctiam fortitudine donari ad exequenda præcepta. Nec enim frustra dictum est, omnia este possibilia credenti. Atque idem dico in universum de cæteris Christi piæceptis:

Fiat tibi, inquit, sicut credidisti. Hoc in

universum

Fides,

Virtus.

universum accipiendum est; quantum quisque fidei habet, tantum habet & virturis.

Virtus parit scientiam. Vera enim scientia. scientia in experientia consistit; ut qui aliquid præstare potuit, is tum demum certò sciat (quod antea cum crederer, certò nesciebat) id præstari potuisse. Exemplo sunt Iosua & Calebus, carerique Israelitæ, qui Chananæos superarunt. li enim tum demum vere sciverunt cos potuisse superari, cum ante credidissent. At cæteri Israelitæ, qui id fieri non posse crediderant, non poinerunt; itaque nesciverunt. Sic hodie, qui non credunt eam esse potentiam Christi, ut posit caput serpentis sub pedibus credentium conterere, non possunt resistere peccatis; ideoque id sieri posse nesciunt, itaque negant. Sed qui credunt, possunt per fidem : & porro fieri posse certo-sciunt, itaque affirmant.

Scientia parit temperantiam. Hæc en Temperan-

nim scientia confirmatus homo, pergit ad metam, cundem successum sperans in reliquis: ideoque sese abstinct à corporeis cupiditatibus & voluptatibus, que contra animum militant, ne ab ijs impeditus, palma fraudetur.

Patientia.

lam, quemadmodum Chaldæi, rebellantem Hierosolymam (quæ ipsis antea ultroservierat) persequebantur & vexabant, idemque sieri solet in omnibus subditorum rebellionibus: ita cupiditates et voluptates (quibus ante ultroservivimus) cum adversus eas temperantia rebellamus, vexant eos desiderio sui; tantoque dolore afficiunt, quanto eas amore prosecuti suimus: quem quidem dolorem sortiter constanterque serre, opus est patientiæ.

Pietas

Et quia scimus dolorem hunc, qui in resistendis cupiditatibus, affectionibusq; vitiosis, ac serendis iniurijs, serendus est, maiorem esse viribus nostris: Dominu cum Davide considenter invocamus,

qui

qui manus nostras ad bellum hoc erudiat aque doceat, nobisque ad vincendum vires conferat : quæ quidem invocatio et

confisio, pietas est.

にロンモニ

á

5

•

e

5

1

Hac deinde pietate à Deo beneficia Fraternus. consecuti, eum propter bæc beneficia amer. redamamus, ciq; gratia referre cupimus. Ita enim natura comparatum est, ut eum redames, qui tibi amore suo benesecerit. Sed quoniam ei nihil conferre possumus (nec enim bonis nostris indiget, cum omnia fint ipsus) convertimus amorem nostrum in cos quos ipse amat, nobisque commendat, videlicet pios, eisque præ amore benefacimus:

Et quoniam amor hic, quo Deum, et Charitat. porro fratres nostros, propter Dei in nos beneficia profequimur, imperfectus est (quippe coniunctus cum amore noftri, hocest, utilitatis nostræ) nunquam crescere desinit, donec pervenerit ad perfectionem. Videmus enim hoc naturaliter fieri in stirpibus et animantibus, in

omnibus

omnibus denique rebus, ut crescendifi. nem non faciunt, dones pervenerint ad adultam ætatem. Ita fit, ut eo pfque procedamus, ut Deum non quia nobis bonus est, sed quia bonus est, amemus: quemadmodum natura fit, ut ca que pulchrasunt, amemus hoc ipso nomine, quod pulchrasunt, quamvis nulla inde nobis utilitate proposita. Est autem Dei pulchritudo, bonitas ipfa, propter quam unam nulla vel præmii spe, vel poenarum formidine amari debet. Hæe illa est à Petro charitas appellata, perfectus amor Dei; ad cuius perfectionem, sicut ad finem nituntur electi Dei : nihil enim est amore Dei perfectius, aut veterius; quin ipsemet Deus amor est. Hunc amorem st quis consecutus est, is omni egoitate et meitate spoliatus (ut authoris nostri verbis utar) unum Deum ut bonum amat, et porro omnia quæ Deus ipse amat: hocest, omnia quæ usquam sunt, excepto peccato. Nihilenim non amat Deus, nisi

d

t

**s** 

E

., 6

1

1

r

nisi peccatum. Hunc Dei amorem propositu habet hic libellus, et ad eum consequendum viam docet. Beatus qui ad
metam gnaviter contendit, et in hoc curriculo perseveranter currit. Si enim currentem mors occupaverit, tamen morietur miles Christi, et ab eo apud patrem
agnoscetur; quemadmodum in Lege desequendum
convenerit, tamen coniux habetur et
nuncupatur.

CAP.

## CAPVT I.



ICIT divin Panku;
Cum venerit perfection,
abolebitur id quod in
perfectium, et ex pant
est. Iam animadverte,
quid sit perfectium ess,
et quid ex parte. Persectium, res est, que su se,

Perfectum quid fit.

Imperfe dum.

et in eo quod est, emma comprehendit et complectiur: et sine qua et extra quam, nibil vers est, et in qua omnia saipsum quod sunt, babente Est enim omnium rerum esse, et in seipso immutabile et immobile : et tamen mutat movetque emnia alia. Imperfectum vero, et qued ex parte oft, id eft, quod ex hoc perfecto originem babet, ant existit. Quemadmodum exsole, aut ex lumine manat fulgor, aut fplendor : et videtur effe aliquid, quod boc aut illud dicatur, et creatura nominatur. Atque borum omnium imperfellerum nullum est illud perfectum : stemque perfe-Etum illud nullum corum est qua imperfetta funt. Imperfecta comprebendi, cognosci, dicig, possun: sed perfectum est omnibus creaturis (ut quiden creatura sunt )incomprehensibile, ignotum, et ineffabile. Itag quod perfectum eft non nominatur: quippe quippe quod nullum sit horum. Creatura, ut creatura, id cognoscere, aut comprehendere non potest. Iam cum venit perfectum, contemuitur imperfetum. Quando autem venit? Dico id venire, cum Persecti in animo tam cognoscitur, sentitur, et gustatur, adventusi

quam maxime fieri potest.

V;

te

4

à,

.

e,

-

71

II.

y-

.

te

1,

**j-**

(e

76

•

h

#:

Hic exiftit queftio, cum sit id einsmodint a mulla creatura cognosci, coprebendive possit, et aniwere st creatura, qui fieri possit ut ab anime cognoscatur? Ad quam sicrespondeo: Propterea dixi, Vt quidem creatura est guafi dicere: quatenus creatura, creata conditag, est, ut de ea dici possit, Ego aut ipsagest ei impossibile. Nam ut ab aliqua creatura perfectum boc cognoscatur, necesso est m idipfum, quod creata conditaq; eft, quedq; ege et ipsa dici potest, pereat, et in nibilnen redigatur. Hac est mens Pauli, ubi ait: Cum perfellum venerit, boc est, cognitum fuerit, tum imperfe-Uum, boc eft,idipsum quod res create et condite sunt et quod de eis, Ego aut ipsa aut mea disi potest, totum contemmetur, et pro nibilo ducetur. Quamdin quidem in precio babetur boc quod dicimens Ego, eique adheretur, manet perfectium ignotum.

Dicet aliquis: dicis, extra istud perfectum, ant fine ea, vibil essert tamen ais, ab co mangre aliquid. Quod igitur ab eo manavit, id extra ip/um est. est. Respondeo: Propterea dixi, extra id, ant si eo nihil vero esse. Quod igitur ab eo manavit, non vere est, nec babet ullum esse nisi in persect est q, quiddam accidens, sive sulgor, aut spleuda qui nulla res est, aut ultum esse habet nisi in ign unde sluit splendor, sicut sit in sole aut in lumin

CAP. II.

Peccarum, quid fit. D'eit veritas, fides, & scriptura, Peccaum pubil aliud esse, quam quòd se creatura avertit ab immutabili bono, & ad mutabile con vertit: hoc est, seipsam à perfecto, ad id quod ex parte & impersectum est, & maxime adseipsan vertit.

Nunc hoc animadverte. Cum sibi creatura diquid boni vendicat, cuius modiest esse, vivere scire, posse, breviter quicquid bonum nominari patest, ut ipsa sit illud, aut ut illud sit ipsim, të avertit se. Quid aliud igitur fecit diabolus, aut que fuit auersio, aut lapsus, niss quod id sibi arrogevit, ut esset aliquid, & vellet esse aliquid, & eine atg, in eius inre esset aliquid? Hec arrogatio esse Ego, esse Me, esse Mihi, & esse Menm suit eine aversio atque casus; idemque sit adhuc.

CAP. III.

Adami Q'id', seeit Adamus quoque alind nisi hoc peccatum. Qipsum? Dici solet, Adamum, quia malum comederit, perisse secidisse: Ego dico il accidisse

scidisse \* propter eine arrogationen, & pro- quia sibi er eins ego, mili, meum, et bis finiba. Etiams aliquid attem mala comediffet, fi abfueffet arrogatio, non acidiffet : fed ubi fuit arrogatio; lapfus oft, etiams

millum malum monsor differ

-

Ageiam. Ego conties altins cecidi, & longins leflexi quam Adamus. Atqui Adami lapfum, & deflectionent, non potuissent comes homines corrigere, unt restituere : quomodo possit igitur mens lepfus corrigi ? Oportet at corrigatur ficut Ada. Peccati mi lapfus, & ab codem a que Adami lapfus correttus eft, & codem modo.

A quo, aut quemedo falla est beo correllio? New bomo poterat fine Deo, nec Deus debebat fine bomine. Propterea assumpsit Deus humanam naturam, five bumanitatem, & fallus oft home, & home factus est Dens. Ita facta est correctio: sic weum quog lapfum oportet corrigi. Ego id fine Des non possum, & Deus sine me nec debet, nec vult. Nam ut boc fiat, 'necesse eft, ut Deus in me quog, flat bomo:ita ut Dens in fe affumat, quicquid in me oft, tum intus, tum extrajades ut nibil sit in me quod Deo repuguet, ant oius opus impediat. Etiams Dens omnes homines quicung (unt, ad se a sameret, & spse in eis home fieret, & ipsi ineo Deus fierent, & idem in me non fieret munquam corrideretur mens lapfus, & aversio, mis idem

id

fit

96

2

t

idem in me quog fieret. Atque ad hanc instaura rationem & correctionem nibil ego conferre scio, aut valco, nifi ut tantum patiar, itaut Dem folm faciat atg, agat patiente me, sum opus, atque ve luntatem. Et quia ego hoc pati nolo, sed menm ego, et mibi et me, habere volo, impedit hoc Den, que minus solus sine impedimente possit agere. ita fitzut mem cafus meag, aversio maneat incor. recta. Atq; hac omnia facit mea arrogatio.

CAP. IV.

omne fol

Icit Dens: Honorem meum nulli dabo: quo d periude est ac si diceret, bonorem & glorius Dei est am nemini deberi nisi soli Deo. Igitur si quidego mihi beni arrogo, ua ut ego sim, possim, ciam, ant faciam, ant ut id meum, aut a me sit, ant mihi debeatur, & similia arrogo mihi etiam aliquam ploriationem, et bonore, et bis male facio. Primum labor, et me averto, ut ante dictum est : deinde Deum bonore suo privo, idq; mibi attribuo, quod Dei solius est. Nam quicquid bonum nominari debet, id nullius est niss unim aterni verique boni, qui Dem est : et qui sa sibi arrogat, is ininstè contraque Denm facit.

CAP.

Veteris hominis exutio.

Tount nonnulli, debere bominem effici expertem sapientie, voluntatie, amorie, cupiditatis, scientia, et ceterarum buinfoods rernus id 7.

id quod non ita accipiendi est, ut in bomine valle fit scientia, aut ut Dem in eo non sciatur, ametur, velitur, cupiatur, landetur aut boxoretur : effet enim boc ingens vitium : effet bomo pecudis fimilis. Sed eo veniendum est, at scientia adeo clara perfectag fit, nt sciatur, banc ipsam scientiam no effe bominis ant creature, fed tantu aterna scientie, qui aternus sermo est. sic decedit bomo, sive creatura, neg id fibitanquam suum arrogat : ac que minus sibiscientiam arrogat creatura, es perfectior evadit. Eadem est ratio volutatis, amoris, enpiditatio, & similium. Nam quo mines bec sibi arragat bomo, eo evadit nobilior, clarior, ac divinior : & que magis ea fibi arrogat, co fit ftupidier, vilier, & imperfectior. Sic debet bomo fieri harum reram expersibos eft, eas sibinon arrogare. Igitur cum in bunc modu efficitur expers barum rerum bomo, efficitur ut sit bac praclarissima clarissimag, scientia, que in bomine esse possit : nec non praclarissima, clarissimag, charitas at q cupidstas. Canfa est bac : Omnia funt soline Dei. Meliu oft, & praclarin, nt fint Dei quam Vt antemego mihi aliquid boni vendicem,ex eo fit, quod ego id esse menm,ent me id esse opinor. Si sciretur à me veritas, sciretur etia me illud non effe, aut illud non effe meum, neg, à me,& similia. Ita fieret,ut concideret illa arrega-

riffi

-

est

10

1

FA

#

tio. Prastat ut Deut, quod Dei est, quondeius sieri potest, (ciatur, ametur, landetur, enhonoretur, stque bomo putet se landare, aut amare Deum: quam int Deus non landetur, ametur, bonoretur, & sciatur. Nam ubi opinio, & inscitia, in scientiam cognitionemque veritatu mutatur, concidio arrogatio: sic enim dicit bomo: En miser ego of slitus, opinabar ego me id esse: at qui id vere Deus & est, & erat.

CAP. VI.

Hominis vita quo pacto compunenda

Dicit Boetins: Quod optimum non amamus, id fit vitio: & vere dixit. Deberet
quod optimum est, maxime amari; atg, in hoc amore, non deberet ulla baberiratio utilitatis, aut
incomodi, compendy aut detrimenti, lucri aut iatiura, honoris aut dedecoris, laudis aut vituperationis, aut ullius harum rerum, sed quod est ipsa
veritate praclari simum atg, optimum, idem deberet ese charissimum atg, optimum, idem deberet ese charissimum alg, nullam aliam ob causam, quam quia optimum est, et praclari simum.

Secundum id posset bamo vitam suam, & externe, & interne componere. Externe, quia inter res conditas alind also melins est, preut aternum bonum in also magis aut minus essulget, agitque, quam in also, in quo igitur sempiternum illud banum maxime essulget, elucot, agit, agnoscitur, & suspicitur i idinter creaturas etiam prestantissimum tissimum est: isemque in que minue, id etiem mi-

me bousens oft. Cum igitur homo cum creaturis rem habeat, eng matur, et earum discrimen norit, debet optinow quang rom babere shariffiman, cig adberes de ci se admare, o maxime is qua Deo tribuentur tanquam ei propria, eine que funt: quelia fout benum, verum pax amor, inflitia, et fimilia, Secundum has externum hominem, vitam inftituere opertet, omniaque bis contraria centemnere & fugere. Verum fi internue bomo faltu quafi transitiat ad id quod perfettum eft, invenietur ac sentietur sa quad perfettum est, esse immense infinite, et innumerate praclarine at q meline quam quicquid imperfellum & ex parte eft : itema, aternum, quam caducums & fontem at g, prigine, quam omnia qua inde finunt, aut fluere pellunt. Asque ita, quod imperfection et exparte eft difplicebis atque abelebitur. Hoc animaduerte, ut grod precherssimment optimum est, idem fit & chariffinnum : neceffe eft me bot fiat.

CAP, VII. Onsiderandum est, quod legitur & dicitur, Christi Janimam Christi habuisse duos oculos: unum duo oculi dexterum, alterum finifirmm. Brincipio quando creata fuit, convertis fe dexter oculies ad esernitatem ac divinitatemibig, in perfetta concemplatione,

tione, & usu divina natura, divinag, persettioni fetit immobilis , mansitg immotne & impeditu ab omni cafu, labore, motione, dolore, cruciatu n tormento, que cadunt in hominem externum. Si. nistro oculo spectabat res creatas,earumg discon mina cognoscebat at q, habebat : quid meline la deteries, quid nobilius, ant ignobilius effet, atque ad hanc rationem compositus erat externus bo. mo Christi: ita stabat internus homo Christi, fecundum rectum oculum anima in perfecto usu divine natura, in perfetta voluptate atque latitia. Exterior vero homo , & finister oculus assime, cum es erat in dolore, calamitate & labore per-fecto: atq, id ita factif est, ut interior et dexterior oculus manferit immotus, impeditus, intalius, ab omni laboro, dolore & cruciatu, qui exteriori homini accidit.

Diestur, Cum Christms ad palam verberabatur, ant in cruce pendebat, secundum externum
hominem, stabat anima sive interior bomo, secundum dextrum oculum, in tam perfecto usu divina natura, veluptate & letitia, in quanto postquam ascendit in coelum, aut etiam nunc. Externus homo item, sive anima, secundum sinistrum
oculum in opere suo, in omnibus qua ad sum pertinebant, ad externa no impediebatur aut minnebatur ab interno. Neuter ab altero pendebat.

Iam

Iam vero babet bominis creata anima, ipfa quo. Hominis que duos oculos. Vous est, potestas spectandi aterni. duo oculi. satem : alter, spectandi tempsa, & res creatas, ad earum discrimina cognoscenda, ut ante dicti est, vitamo dandam corpori. Verum hi duo oculi anima bominis, non possunt simul opus suum sacere. Quin ut anima oculo dextero eternitatem spectet, necesso est, ut sinister oculus, omne suum orpus remittat, itaque se gerat quas sit mortuus : itaque externis, boc est, in tempore rebusque creatiu occupatur, necesse est, ut dexter consum in contemplatione impediatur.

a one CAP. VIIA

Varitur, utrum sieri possit, ut anima donec Verum in in corpora est, eò venire possit, ut estra i hic vita gu tatem intuocatur, aternaque vita & atesta deira stai possit titudinis gustum percipiat. Hoc negari soluti ata verna bea titudinis gustum percipiat. Quandin anima corpus pertinent, tempus, di eas res qua ad corpus pertinent, tempus, di omnino res creatas intuetur, seb cum alarmos fortat at qui miscot, id sieri non potest. Num anima aternitation spectet aut vident, necesso est omni-bus rebus creatis, di in primis a se insas soluta. Verum divus Dienysius id sieri pesse vult. id qued Dienysius B 4 conjeitur

conjeitur ex eim ad Timotheum verbis, que se babens. Ad infpicionda divina arcana, aportes m relinques & senfme. & qua sunt senfumm, et quieguid fensibus percipi perest: & rationem. & rarionis actiones, et quicquid rationa percipi cognaseig, potost, five id creatum est, sive increationes exterple, & ex openi cognitione carnes amine quas dixirerum, exeas at q, emigras, & venias in ună unitate cim qui est supra omnem natură atque scientia. Hec ille. Qued si bec in bas vita fieri non polle putat, cur id docet? aut cur bominem in hac vita alloquitur? Quin etiam faito magis strum quendam dicere super verbie Dienysis, id fieri posse: & quideita frequenter bomini accidere, at omnino pupet eum id fectare atque cornere quoties velit, Asque huiv modi affectus nullus est, quin sit preclarior, Deoque charior, & prastabilier, quam oppia que omnes res erente, ut create, proftare poffint.

Bonum nifieft in homine, non
reddit hominem
beatum.

CAP. IX.
Nimadeuxtendum ac sciendum omnina est,
A nullum virtutem, nullum benum, ne quidem issum bonum qui Dous est hemmem et animam unquamreddere virtute preditam, bonam,
aut beatam quam diu id extra animam est. I dem
de peccaso sive malicia sentiendum est.

traque quamois bonam sit inquirere aut explo-

TATE,

700

L

6

rare, and stiem cognessere, quid bens sauling viristacrine, aut passe finerine, aut quemode vicerint, quidve Dens in eis, & per eus egerit pe velucrit, namen esset centies satius, ne house emploraret, dicargnosceret; quir qualità, sie se proporases, dicargnosceret; quir qualità, sie se pour dira
sur, dicargnosceret; quir qualità, sie se pour dira
sur, dicargnosceret pens au velit atisant nolis, 19

Nonquem same bonum est extre, quin sit inter ma-

Hoc quoq; sciendund est, aternam beatitatem in illo une setam est, com multo also: Arque ut homo, autrenima benta vel sit, vel esticiator, necessors, ne illud unum solum sit in anima.

Responden: Est bonum, ant bonum essetum esse, neg, tament st boc ant illud bonum, quad numinari, cognosci, ostendive valeat: sed aminutes supranuma, neque vero apin est ut id more demans
in unimam introtiost enime iam antoinum, sed incognizum Cum divitur operture a ded venime, aut
ut idenanima veniat perinde est as suivas idesse
querendim, sentiendum, es esfaciendam. Er quia
id unis est, prestat unitar, es sincilicitus montriuid unis est, prestat unitar, es sincilicitus montriudinimam bratitas non in musteir, aut municipaline,
sed immunis anitate situ est neque item in ulla re
creata, unt in ulto rei creata spere (as broniter
dicame

dicam) sed duntaxat in Deo, & in eine opere fita est beatitude. Quamobrem debes in Denm folim einig, opin foctare ; & omnem reram naturam cum earsi operibus, & aute omnia meipfom relin quere. Quinetiam amnia opera, & minecula, qua Dem vel fecit, vel nunqua facere poteft in muni ant per omnë reru natură simo etia Densipfe,cu omni suabonitate, quatenus extra me est, de acci. dit, offacit me beatum fed quatenus in me eft, & accidit, cognoscitur, amatur, sentitur, percipitur. CAP WAY COND DOLL

petentia.

I Am animadvertendum est, qui bomines vera torum ap. Lluce illestrati funt, ces scire quicquid velipsi cupere aut eligere possent: vel ab ulla ouinme creatura, ne creatura, nunquă cupită, electă, ant cognitum fuit : id nibile fe, fi cum exerno bono conferatur. Itag, relieta owni cupiditato atq, ele-Clione, feipsos & omnia aterno bono committunt atque credunt : deinde manet in eis cupiditas feipfos promovendi, & propius admovendi ad eternum benum : bes eft, ad propierem sognitio. nem, ardentionem g, amerem, & alacriorem ob-Sequentiam, integramog fubiellionem & obedientiam, ite ut quivis illuminatus bomo possie dicere: Optarem we aterno bane id leffe, qued bomini fua manus eft : femper g metnunt tales bomines, ne non fatis illi subiesti fint : neg non empiunt ommi umo

nium hominum salutem: Framen ab hacipsa cupiditate sunt immunes, nec eam si vendicant, quippe qui satis sciant hanc supiditatem non esse hominis, sed peterni boni: nam quicquid bonum est, id sibi nemo debet arrogare, utpote quod sit solime eterni boni.

Pretered degunt huiusmodi homines in libertate, ita ut amiffo vel penaru aut Orci wetu, vel for mercedis, autregui caleftis, vivant in mera subiectione ac obedientia eterni boni, idque amore libero. Het perfeste fuit in Christo, itemg, in eins imitatoribus; in hoc magis, in ille minus. Miferia est, quod cum nos eternum bonum, ad id quedest ommum preclarissimum instrumt, atque incites nos, id nolumne. Quid praclation eft, quam vera spiritualis paupertas ? atqui cum en nobis proponitur, nolumna cam. Nos nimium fagaces (ut ita loquar) effe volument: ut si fuavem sapor em, dulcedinem, & volaptatem in nobis fentiamm, nobiscum bene agi putemus, Deumque amemus : sin boc defit, doleamne, Denmque oblivifcamur, nofque periffe arbitremen : id quod magnum vitinm eft, & malum fignum. Étenius verus amator Denne, five eternum bonum, eque amat in inopia, atque in copia: aque in acerbitate, atque in delcedine, it idemque in caterie. In bis seipsum quifq. exploret.

CAP.

tent

OFF

quit

ab

der

eft.

COR

inf

da

de

100

...

11

1/1

b

De Orco & cœlefti regno.

SA CAP. XLANDE A Nima Christi suit in Oraum descenden Adam, antequam in colum afcenderes : at que idem hominis anima evenias oportes : Sed nimadverse quemodo bec fiat. Tum fit, cum ba mo scipsum novit, & intuetur, seg ita malumine venit, & indiguem omni conselectione & bone, quod ei à Deo, aut à creaturis accidere queat. praterea nibil alind quam perpetuo damustum atque perditum, & boc ipfo etiam indignum fo putat : quin etiam putat indignum fo omnibus calamitatibus qua ei in bac vita possure accidere, equemg et influm effe ut et adverfenter quenia, dolorema & cruciature inferent, quibut omnibeu sit indigues. Quinaqui effe putat, ut in sempiternum damnatus, & omning diebolerum sab-Sellium fit in Orso, quibus tamen amuebus fit indignus. Neg valt neg poteft allam confelationem ant liberatione capero vel à Desquel à creatures fed unit liberter consalatione & liberatione carerepres dammatione nes dolore inique fert nam id equam influme, eft neg, Des contrario fed Des voluntari convenient at que id amet, to beni consulit. Neque quicquamagre fert, niscentpam improbitatemque suam : quippa que sit iniusta, & Des contraria. Hoc es dolorem facit, unimumque angie: at g boc est & vocatur vera peccati poeni-CAP tentia.

tentia & qui ita in bac vita venit in Orcii, idem venis post bane vitam in coeleste regnume & offequitur in hac vita einsmodi gustum, qui superet minem latitiam at q voluptatem, qua in bas vita ab ullis temperarys rebus vel acciderit, vel accidere unquam queat. Quamdin antem bomo fie of in Orco, unline cam neg Dene, neg, creature confolari potest : quemadmodum scripeum est, In inferno nulla est redemptio. Han de re dixit quidam: Pery intery vivo fine folatio, foris & intres damnatus, nemineus ero at liberer. lam vero non relinquit Dess bonomem in boc Orce, sed ence fibi afeifeit, ita ut bomo nibil cupiat, ufi duntaxat aternum bounns, intelligatque aterno bono Jupra modum bene effe. Atque bac est eine voluplas, pax, gandium, quies, & fatis bubere. Cumq, home nibil nist eternum bonnus, in seipse vero nibil curat aut expetit, tum fit, ut eterni boni pax, gandium, voluptas, latitia, & buins generis alia, omnia fint beminis, atque ita fit bomo in regne calefti. Hic Orem, & hec calefte regnum, funt homini in bac vita due bone inteque via: quas qui rite & bone invenit, beatsu eft. Nam hic Orcus finitur : sed calefte regnum permanet.

Praterea homini animadvertendum est, cum est in bec Orco, nibil esse qued enm consolari possit : nec posse eum credere, se unqua liberatum

a.

60

7

-

ant consolatum iri. Rursum cum est in bec colesti regno, nibil eum cruciare aut desolare potest, meque credit posse se cruciari aut desolari : & ta. men post hang Orcum consolatur, & liberature & post boc caleste regnum, cruciatur, et solation privatur. Iam ita evenit bomini bie Orcus, & hoc celefte regnum, ut nesciat unde veniat, neg potest bomo quicquamsus ope vel facere, velomittere, unde illa vel ei eveniant, vel ab eo disce. dant. Nec potest bome sibi ipsi quicquam berum dare, ant adimere, conciliare aut deconciliare. Quin accidit bic, quemadmodum scriptum eft: Spiritus ubi vult frirat, & tu eine vocem audit (videliset, dum prasens est) sed nescis unde veniat, ant quo abeat. Et cum bome in alterutro eft, bene cum eo agitur, potostq; in Orco tam tuto effe, quam in colesti regno. Ac quamdin bomo est in bac vita, potest sepissime ex uno in alterum transire: et quidem intra diem & nocteus interdum sepines idq; absque seipso. At cum bomo in neutro borum eft, cum creaturis rem babet, & ntero citroque nutat, neq; scit quo se vertat, Itaque nunquam debet bac dus animonblivisci.

CAP. XII.

De vera

D'ennt multi, se non habere pacem aut quietem: sed multis rebus adversis calamitatibus, angoribus, deloribus conflictari. Si boc paHo rei veritatem confiderare atquanimadvertere velis, baberet etiam diabeliu pacene, si res pro eim voluntate atq;arbitrio baberent. Hanc ob cansam perpendenda atq; animadvertenda nobis est pax,qua Christus sou discipulu ad extremit reliquit ubi ait : Pacene meane relinque vabis, pacens means do vobis ; non qualem das mundus; nam wanden fuis donis decipit. Quam vero pacem intelligit Christus ? Interiorem videlicet, que per omnes calamitates, res adversas, angustias, miserine, co infomins, ant fi quid simile est, perrumpit atque penetrat. Itaut in ea fit bomo latus & patiens, quemadmodum eius chari discipuli fuerant: necilli solum, sed & omnes electi amici Dei & veri imitatores Christi. Hoc igitur tibi persuade : Si quis amorem, diligentiam, findiñ ad boc conferret, is poffet vera eternamy, pasem, qui Dem eft, quantum creatura est possibile, satis cognoscere.

Dicit Tanleriu: Sunt quidam in hac vita, qui Taulerin. imaginibus nimis cito valedicunt, antequam cos veritas ab ijs liberavorit. Et quia ipsi sespsos liberant, ideo vix, ant ne vix quidem, ad veritas em possunt pervenire. Propterea debet semper diligenter animadverti opus Dei, cisuq, preceptio, impulsiu, co admonitio: non bominis opus, preceptio,

& Admonitio.

lan sciendum est, nemin. Unminari posse, nisi Ad pacem prime gradus uge

ba

4

76

ſ×

5

prim fit pargatus, mandatus, at que liberatus. Es porro neminens cum Des muirs posso, nis print su luminetur itaque funt tres via prima eft parque tio, altera illuminatio, terria unitio.

GAR XHI

Adami laplus, & Christi correctio.

Obedien-

Vicquid in Adamo interest atq worthwar eft, id in Christo reservation revision Quicquid in Adamo refurrexis & revixit, idio ( broftoisterijt & mortum off. Quid vero off id! Dico effe veram obs dientians, & inobedientians. Quid est autem vera obedientia? Dice boc effe tia quid sit Debet homo usque adeo plane sine seipso, & fuis, boc eft, fine ipfirate, et egoitate (ut ita lequar) num, quod nominatur Dem, atque bat eft vera obedientiein veritate : aique un fic in beata eter. nitate, ut inva nibil queratur, estimetur, ant ametur, nife illad unum : nibel item in precso babentur,

consistere atque este, at sespsum & sua non magis quarat & aftimet in omnibu rebus, quam si non effet : & feipfum no magu fentiat, feq; & fua (1. temp, omnes creaturas) non pluris faciat, quan si non effet. Quid igitur eft, id quod eft. & quod in precio habendum est ? Dico id esse dantaxae u .

er anmadverti opis Dei, ansquanamme ifin Hic percipi potest quid sit inobedientia, oldeli-Inobedientia. cet, qued home sibi aliquid tribuit, seque putat es se, scire, & posse aliquid, & seipson & funinrebus

bu querit, seiphera amat de fimilia.

Ad veram dedientiem fruit de eft bent con. ditus camque Des deben de que bac obedichicin Adams pariet & mortes oft, & in Christorafus. pexit & renixis. Instadientia però in Adamo surrexit & vixit, & in Christo moreno effect fane bumonis a Christista priefum fine feinfa, & fine cambre fuit constitutantes nulla unquamerea.

sur à sic constiturit, fuitque nibil dind, quam demus quedam sins babitatie Dei, Ac quiequid Dei erat, & qued sila humanitas erat, & vinebat, & quedam Des babetatio erat horum nibil fibi vendecaust illa ne ipfam qui dem dinintratem fibi wendisanit, cuim babitatio ipfa mat, noque quicquans earum qua dinimitat ille in es volebas, ant molebat neque quicquam que in entere bumamirate vouque acciderunt, aut colerata fune, Sed in bumanisate nulla erat nec arrogatio, nec qualitio, aut empiditatonifi duntaxat quafitio fine cupidit at que pasto distinitati fatisfieret. At que came ipfam capidita. tem non fibi tribuebat binnanitar.

De bac senteutia non possine boc loco plura seri-bi, ant dichest enine inessabilie, nec unquan positue explorata fuit, nec ouquan prorfue exprimeturieft mine einfmedi, vi diet feribique nequent, nifi ab oo qui idipfam oft & wome.

CA-

## CAP, WX HILE WANTE

ġ#s

Ca

iget.

80 eft,

nes Ch

He

are 48

pec

COM.

CE fac

tia 16

id

h

ci

tu

1 10

mo quid fit

TO guog animadoersendum est: Cum fit novus ho. I veteris et novi bominis mentio, sic res intolligenda oft. Vetus oft Adamus & imbedientia, ipficate, agoitas, de finsilia : at novne bomo eft Chris fins & obedientia,

Cum de moriendo, & perenndo, & fimilibra dicitur, se intelligendam est. Oportet veteron be. minem in mbilum redigi : & quando, & ubi bos in divino lumine actidit, renascient novus bome. Item cam dicitar, oportere bominem in scipso merisperinde est ac si dicas, oportere hominis ipsitatem & egoitatem meri. Hinc dicit Paulne: Esmi. te veterem bominem cum fuis operibus & induite novum beminem, qui fecundum Deum conditwo at q formatus eft. Qui in fun ipfitate, & fecundam veterem bominene vinit, is est & vocatur Adami filim, peteft q, quam maxime, & reipfa,in en vivere, & est etiam diabeli filine at q, frater. Sed qui in obedientia, & in nove homine vivit, is oft Christs frater, & Dei filies.

Jam ubi vetus bomomeritar, & nevus nascitur, ibi fit alteranativitas, de qua dixit Christia; Nisi renati fueritie, non intrabitie in regnum Del. Paules quoque dieis Quemadmodumin Adams mortuntur omnes bemines, ita in Christo reviviscunt omnes.quasi dicat: Quicung Adamum sequenter

gonutur in obedientia, bi mortai fant, nec un quam vivent, wife in Christo, bos est in obedientie. Canfabac eff: Quandin bono Adamou eft, ant ein filim, fine Dea est. Diese Christine. Qui non est necum, contra noe est. Qui igitur contra Denne est, is cord Deo mortuns est. Hinc essicitur, ne omnes Adami filij mortui fint coră Deoifed qui cum Christo in obedientia est, is cum Deo est, & vivit, Hos quagne scriptum est : Peccatnin est, quad se treatura avertil à creature, at que boc illius fimile oft, idema eft. Qui enime in inobedientia eft, is in peccato est:nec unquam peccatum corrigerur ant emendabitur, nisi reditione ad obedientiano. 15 quamdin bomo in inobedientia est, nunquam pectatum corrigitur, aut emendatur, quicquid bomo faciat: id qued ex co intelligitur, qued inobedienna est ipsum peccasum. Quod si homo ad veram ibedientia revertitur, omnia funt correcta, emendata, at q condonata: alsoquen fiers id non peteft. id quod notatu dignum eft. Qued fi posset diabolm ad veram obedientiam venire, fieret angelus, ning omne peccatum & improbitat corrigetetur & emendaretur, & semel condonaretur. Rura sum si angelus ad inobedientiam venire posset, es-Jet continuo diabolius, etianifi nibil alind faceret. Sifieri posset ut aliquis bomo ita ommino & plane sine soipso, & sine ommbnes effet in vera obedientia. C2

la

10

fi

fit

2

dien ia , ut Christi humanitat fuit, is effet expert percari, & vinum cum [brifo: de effet idem gratia gued fuit Christiat natura. Ver am negant id fieri posse itaq; erga aiunt, neminem esse expertem peccati Vecnique le res habeat, hoc constat : Que quifque propior est buis obedientie, co minu est in o peccati : & que remotior, co plus peccati. Denique ot fit home bonus , melior , optimies , males, peter, peffemus, sons, aut beatus à Deo, boc uninersum in hac obedientia & inobedientia situm est. Propterea boc quoque scriptum est: Que plus of ipsitatis et egoitatis es plus est precati et improbitatis, et que minus illim eft, es buins que que minu est. Hoc item scriptum est: Que magis decrescit meumego, boc eft, egoitas, et ipfitas, co magis in me crescit Dei ego, bos est Dens ipse,

Si essent ownes homines in vera obedientia, nullus esset dolor, aut miseria, niss qui sensibul perciperetur sed is esset facilis, neque conquerendus id quod bine colligi potest. Si enim illud sievet, essent omnes bomines concordes, neg, quisquan alteri dolorem inserret aut noceret, neque item viueret aut faceret quisquam contra Deum. Vada igitur venire posset dolor et miseria? At num (proh dolor) sunt omnes bomines, omnisque mundus in inobedientia. Quod si esset aliquis bomo prorsus et plane in obedientia, sicui (bristus et a nobi

Deber nomo Beo bonus, fibi wanga

nobis falle ereditur, & renera fuit ( alieque i fuisses Christus ) baic bearing effent omnes bom ur inobediences, cique calamitofuns accerbi lorem facerent : effent entin outner hon paris: id quod ex eo intelligi potest, quod bout bue eboliquetà esse villus cum Deo, & Dess pse esserbe tose boune. N'une est openis inobedies strava Doo, o will atted, Report Des White ri cogitminoporoft: ibil of Des concraçions, ant qued'et difficent soft distriction the edicate. At bones inche decit a-des et displacet de concrue que vit adeça, de es con-queritur. Dens, se si bones contrar qualité. Dens multo magis doler pro es quot bones dolers, de en que sunt spis concrueras sur porest dibentes velix Dens vel comons mortes persons, de subsettent à in bounding stillers stang bedieutiam birthe ju or water. At qualitar salle fout his profe ful & plate form but obestioners, or face Christia.
forestimen porest, or alique nome to a prope and easie
weedles, or alianies, & Trens faction or vocation, &
for Ar que proping and our directly state quay mavinit et Dens efficieur, et millefine eff ej vini Vediculta, pect acum, himflitta, eeg, may is et delet; perpeffu acerba eff. Inobedientia & peccatum vacus est. Nullum est poccatum, nist 16608dientia, CARNE TO

10

Ü

dientia, et quod ab impbedientia proficifcitur. CAP. XV.

Debet homo Deo bonum, fibi majum tribuere.

Perpende que som dicentur. Suns quidam l'amines qui arbitrantur et dicunt se us que de puende esse mortuos, et ex scipsis exivisse, at de beant esse et vivere vitam delevibue curentem, unlieg, rebou tristibue attingi (perinde es si omes bemines essentia en unla creatura foret) at quita su bac obedientia, ant unla creatura foret) at quita su bac obedientia, ant unla creatura foret) at quita su bac obedientia, ant unla creatura foret) at quita su degere, et animo indulgere, at quantificia in rabita, que cunque tandemilla sint, voluntati sest dedere. Enspoyere non ita est quipas sim sesta est, que so su per dicipata est quipas sim se est que per sim se est que se su se est que se est que se est que se su se est que s

Dice: aliquis: Atqui deberet bonia ab omnibiu liber confiftere, neg sibi quicquam vel mais
vel boni tribuero. Respondeo: Bonum sibinema
debet tribuero, quippe quad Dei si, et eine bonitatu. Sed gratiam, et eternum pramium babat bomo qui ad boc idenessa, paratus et accommodatus est, ni sit ateroi boni et divinatiu domni
atque babitatio, ut ea su ipsopotestatem, voluntatem, spuig, sum exercere possit sine impodimento. Sed si sesplum exercere possit sine impodimento. Sed si sesplum exentare vult bonio, et malum
quoque sibi non tribuero, sed in diabalumimprobicatemque declinare, dico nealam gratiam, infa-

ALLIN ALL

miam, et eternum infortunium ne dammationem buie homini deberi : quod ad id idonem, paratus, accumundatang sie, us in oo diabolus, delangunum dasium, ceterag, improbitas, voluntatem, puter flatom, opus; orationemog sucum bubere possit, us g, st ipse illius domma at que babitatios

戶門時

.

A

E C

-

等よう

M

-

e

h

Ś

4

seed from the same of Pres X Wille amount finale and

TO quoganimad vertendum credendume Christians I ferendem eft, millam tam practaram & vita opti benam, tamq, Deo charans effe vitam, quam of ma cft. tam Christi, que tamen ononi mature & ipsitati vita eft acerbiffima. At diffolmen, liberior quitas est omni nature, ipstati & ogoitati dulcissima [navissimag, fed non est openion, and praclariffe ma : potefs tansen in nonunllie homeinibne optima fieri.Verum quamvis Christi vita acerbissima fit, oft tamen omnium charissima: id quod hine percipi potest, qued en est cognitio, qua cognoscitur verme simplex q, bonum. quod quidem bonum no oft became silud, fed id oft de que dicit Paulis: Com perfettum & integrum venerit, abolebitur talis oft : parfectum superat onenem divisionem, et onene divifum & imperfectum nibil est pra pera focta : ita sholebitur etiam omnis cognitio divifish Cum integram cognoscitur, & ubi cognoscitur, ibi necesse of ut etiam ametur, ita ut aline amor

C 4

quo .

quo bemo feipfum & alia amat, in univerfum aboleature atque bes frientia cognofeit etiam quid optimum es preclarissimum fit in quaque re idque amain vero Deord quiden unllan aliam ob re, quam prover verum bannen. Asque who of bee scientsa, ibi scitur Christi vitam effa aptiman & praclarissimam, ideoq; piam omnium charissima eftet libenter bebeten arque fortun vege curatur verum en maturajant aliequin cuipian, fuevit out 

Praterea animaduertendum est, in que beneine verum bec bounn abguefeitur, ibi sparters etiam vetam Christi effe & manere vique ad mortem corpored. Qui aliter epinatur, fallitur & qui aliter dicit mentiture che in que homine vita Christinen est, ei ne verum quidem bonum, aut veritar cognita eft. elected completes the final indicate

CAP to X VI Loup , Roto in

Christum.

Via ad Eme fe putet ad hane veram lucent, veram La que scientians aut ad Christie vicans perus nive poffe, multie questionibus, ant additionibus, aux legendo, aut findendo, aut excellentibus ar duit que forenties, & eruditione, aut excellente naturalis ratione: die am ampline: Quamdin bomo quicqua de re quapiam retinet, aut aliquid in amore entfimatione, cupiditate, fludiove fue traftat aut in wanibus baber, quicquid illud tandem off , fine ip emer

ipsenset bomo, fine quodening; alind, non pernenit ad boc. He effermeft ipfe Christus, who wir Si wie newire post me, remmeia tibi ipsi, et sequere me. &, Qui spfi fibi non renanciat, & qui fua nice non renunciat, eam g, develinguit, & perdit, non of me digine, acceffe pareft mens discipulies querum eine verborum (enfue bie eft : Qui non omnie relinquit & pardit, is me manquam vere cognocore, negree ad mean vitam venire poteft. At licet hoe beminie ore dictions non faiffer, dicis samen idem veritas per seipsams:est enim boc ipsa veritate verius. Verum quandin bonso partem & portionemy & maxime feipfin amat, idq; trallat, de in precio babet, adeo cecus eft, & cecus efficient, ut nullim bonum norit, nifi quod fibi fuirg, uti-lissimi, accommodatissimum, incundissimum q, fit. Hoc inquams optimă ducit babet g charifimă,

CAP. XVIII.

I Gitur quoniam vita Christi est omni natura Christi viipsituti de egoitati acerbissima: proptoren ad ta humaveramvitam Christi, opertet omnem ipsitutem, næsapienegoitatem, de naturam relinqui, perdi, acquo mo-tiæ invisa
ri: propteren abborret eninsog natura ab bac vita, eamog opinatur esse malane, ininstam, de stultamed sibi vitam ascissit, que opsi accommoda sie,
de incundaç es bane (en est cacitae) dicit esse omnium opiname. Vides nellamos se vitam, que ma-

C 5

tura ita congruat,itag, incunda sit, quam liberior dissolutag vita. Itag, buic adberet natura, fig. ipfa, & fuaipficate fruitur, & fuaipfist pace & tranquillitate, & porre emuibus fuis. Atq. bec in ye potissimum accidit, in quibus inest excelles ratio naturalis. Hec enim ita alte in sue ipsien luce, & in seipsa scandit, ut putet seipsam effe atera vam verama lucem, seque ipsam pre ea venditet: & a seipsa decepta, alios mua secum decipiate qui & meleora nesciunt, et ad id insuper propensissant

CAP. XIX. The mounts

Christiani II Ic queret aliquis , Quonam in statu fit boeft I Imo, qui veram banc lucem, quead eins fieineffabilis. ri poteft, sequatur? Cuiego respondebe; Id nunquans profetto rette dicipo fe. Cur tandemi Quoniam qui id non est, id dicere non patest : & qui id est at q, novit, is quoq, it a dicere non potest. sed si quis idscire velit, expellet donec ipse sit id. Caterum credo eius externam obver ationem atque mores effe tales, ut quicquid fieri opertet & convenit, id cadat in sumiquicquid vere fieri non opent et aut convenit; sed mera hominis shido eft, dicentis, Sic volo, sic inbeerid non cadas in cum.

Verum bome multa fibi persuadet epertere & num vertit debere fieri, que tumen falla funt ,neo fieri debent. in malum. Si hominem impellit fite superbia, avaritia, ant alsud quodpiam vitium & improbitat, ad aliquid faciendum

faciendans, aut oneittendis, dieit id noceffe effe & debere fieri. Si em impellit bominion favor & amicitia, aut fua ipficu libido in aliquam, aut ad aliqua rem, aut ab eadem abstrabit, dicis id oportere & debere fieri. Atqui bac funt emin falfa. Qued fi home willem aline baberet Operest une debet fierinified ad quod eum Dens conferenter nofter de venitas convertit as gimpellis, baberes interdit plus negety at a operis quam não babet: to water of CAP. his XXX a too selve to

leiter, Diebolum, eineg fpiritum aliquan Mundus de alignes bemiares ich possidere arque est fuciosus ebisnere per beine vesciat quid faciat aut omittat. fit g fin ipfice impost male price riste imperante, at in eq. quan ea, per estes; et exes facias aus emittat quiggaid velit. Hos quidem quedamno. de vernes est, qued tetra quandio pessidetur at que aginer à diabele, videlitet estandacijs, delis, catrrag improbitate et vitis, que feut emuie diabolica. Si qui igitur Dei spiritu ita possideretur at 2, agerciar jut vesciret quidfaceret ant non faceret, efferg imper fin, ut voluntes firituig Dei moderates et, agereta, de faceret aut emitte ret cumes, de ex co, quiaquid vellet, & quenodo vellet, is effet unne illorum bominis de quibus dicit Bauba: qui Dei fpirien fermeter et agunter, bi funt Des filig uon logi subietti. Et quibres discis

Christus :

Christus, Non ves y ostie qui loquimini, sed spo metus patrie vostri loquitur in vobie. Sed ego metuo, no sint centum millia, vel potini immunerabiles, qui a diabolo agantur, cum interen no unu quidem Dei spiritu agatur, id qued ex eo sit, quod bomines maiorem cum diabolo, quem eum Deo, habent similitudinem. Egoitas & opstas sunt omnino diaboli, ideog diabolus est. Iam uno ant altero verbo explicari possus omnia, que histe tot verbis dista sintipoidelicet. Esto totus & plane sinc teipso. Tanone plurib, illie verbis magia de melises declarata, domonstrata, & distintu res est.

Iusticiæ asfequendæ ratio.

Nane dicer aliquier E go from att iff a univer for imparatus, itag fierieffed in me von poteff : atque ita adipiscunsur commentum somper bomines excusationem. Ad quodresponders porest in hunc moderne: Quod bonne paraties non of sais non paratur, eine certe entpueft. Nam & boino nibil alioquin alind curaret, ant ageret, nife ut preparationem in omnibus rebus perpendores, et us prapararetur operano dares, certo Dem ento fetis prapararet, tautumque diligentis, comeris, et Sudy ad preparationem adbiberet, quantum ad infundandum in energiam aute preparations, illa bona. Tamen funt alique viz que buc decant, quemadmodium dici folde: Si quis vult artemaliquam difeere; quam nefriat, ad eam difeenda qua-INOT

euor requirentur. Primamsqued omnium est.maxime nece farium, est magna cupiditat, diligetia, & asiduum frudines, que id fiere possit. Hor si abest, fieri res nunquam potest. Alterum est, ne aliquid babeas, que possis discere. Tertium, ut preceptorem accurate & diligenter intucarie, & attendas, at q colas es credas & obedias, et eum imitere. Quartum eft, ut ipfemet etiam rem aggrediare at que exerceas. nam fi borum unum abest, nunqua possis artem vel discere, vel adipisci. Eadem est ratio praparationis : ac qui primumbabet, videlicet diligentiam, & offiduam feriamq, finis adipiscends cupiditatem, is quarit & invenit diminia qua ad eure pertinent, conducunt, & utilia sunt. Qui vero studium, amorem, & cupiditatem non habet, is etiam non querit, & porro non invenit: manetque certe imparatus, nec unquam pervenit ad finem.

CAP. XXI.

TRaduntur etiam via quadam, & prepa-Viaadviia rationes ad banc rem: videlicet oportere Christii Deum pati, eig, obedientem, obsequentem, & sub-ictium esse, id quod verum est. Nam si quis ad eum sinem venisset, qui in bac vita baberi obtiverig, potest, esset bis omnibus plane perfecteque praditus. Verum qui Deum pati debet at g, vult, oportet ut is etiam omnia patiaturi boc est, Deum,

& feepfuns, et omnem rerum naturans, mullo excepto. Et qui Deo obediens, obsequens, subiectus offe debet atque vult, oportet ut is obsequeus, obe-. diens, subiettus fit duntaxat patiende, non agendo: sunt q ei silendo & perseverande intimis animi sensibus, taciteque occulte patiendo, omnia in universum ferenda ac perpetienda. Atg. in his omnibus unllum prastandam ant cupiendum est auxilium, nulla excufatio, nulla oblocutio aut ultio. Quin etiam in ijs omnibus dicit amatrice & submissa misericordia: Pater ignosce eis, nesciunt enim quid faciant. Het quidem esse bona via ad optimum, & preparatio ad ultinum finem, quem possit home in hac vita adipisci, hee est, amabi. lem visam Christi. In vita enim Christi sunt & tenentur suprà nominate vie, plene atque perfe-He usque ad finem vite corporis. Quapropter ad amantem vitam lesu Christi, nulla alia, aut melier & praparatior via est, quam ut candem vivas, & in ea te exerceas, quoad eins fiers potest: Quid ad boc requiratur, iam nonibil ditti est: ac quicquid vel bic vel albi dittu eft, id totuvia eft, ant via modus ad verum finemi. Sed qui fit finis,ne mo dicere potest. Quod si quis id scire cupit, incedat recta ad eum via, bot est, per bas Christi vita

SVnt tamen etiam via ad vitā Christi, quemadmodum admodum iam distum est. Quando & ubi Dem In quo ho& homo coadunati sunt, ita ut vere dici possit, mine sit ve& ipsa veritas agnoscat, unum esse verum persetumq, Denm, verum persectumq; hominem, &

bomo ita Deo cedat, ut ibi Dem ipse sit homo,
sita; etiam ibi Dem, ibiq, unice agat, satiat, & omittat sine ullo ego, mibi, meum, & similibus:
Vbi hac inquam adsunt, ibi est verus Christus, &

nusquam alibi.

Cum sit igitur hic verus & perfettus bome, est etiam perfectus sensus voluptatis & doloris, amoris & rerum adversarum, & omnium qua extra & intus sentire possis, & experiri. Et quia Deus ibi homo ipse est, potest etiam sentire & cognoscere amorem, et res adversas, et id genus elia. Ac quemadmodum homo qui Deus non eft, omnia que homini voluptatem faciunt, aut dolorem, sentit atque cognoscit, et maxime que ipsi contraria funt : ad eundem prorfu modum accidit, ubi Dess et home unum eft, et tamen Deus homo ipse est. Ibi omnia sentiuntur, que Deo et bomini contraria sunt. Ac quemadmodum ibi bomo ad mhilum redigitur, et Deus omnia est: se accidit etiam ei quod homini contrarium est, doloremque facit hoc est, etiam ad nihilum redigitur, atque hoc durare eportet à Deo, quamdin corporalis naturalisque vita durat et est.

Hoc

Hoc quoq; adimanvertendum est, id unum plate Dem & homo unitissunt, consistent sine seipso, & sine omnibus, at que ab omnibus liberum esse t hoc est, esse propter Deam, nou propter bominen, aut creaturas. Nam Dei proprinum est, ut sine bit aut illo, sine ipsitate, & egoitate, & similabit, consistat atá, sit. Sed creatura propriü est, seipsam & sua, & hoc aut illud, bic aut illic quarère & velle, in omnibus que facit, aut omittit. Cum igitur creatura sive homo, suum proprium, suam spsitatem, sive seipsum amittit & exit, sit ut Dem in eum intret, cum suo proprio, hoc est cum sua ipsitate.

CAP. XXIII.

Quid sit dives spir.

Homo omnem viam confecit, qua eum ducit ad veritatem, in eag, se exercuit: & tamdin, tamg, multum acerba passus est, ut se putet iam omnino e se persunctum, mortuumg & ex seipse egressum, Deog, plane deditum: tum primum serit in eo diabolus semen sum, ex quo semine crescunt deinde fructus duo. Vum est, spirituales divitia sivo spiritualis superbia: attera est, inordinata falsa libertas. Ha sunt dua sorores, qua frequenter & libenter una versantur. At g, hoc si accidit. Diabolus sic hominem assat, ut homo opinetur & putet, ses ad supremum summuma, pervenisse.

-

fe proque diincopraggion feriptio, ant also ulta re egere, & in minerflus method indigion entiffes Hinc (urgit in comagna quedant par & alicritas, ex qua confequitar ve mastequalier: Age iam, more ago fum supra omnes boutines, scieque & intellige plura quane term mundas ideoque equins & par eft, ut fim omniam trom avarum Deni, mi hique outres greature, & manthe outres bomines formiant, & me venerentur; mitig fabijciamur: idque querit & expesis, & tibenter accipit cum ab omnibus creatures, tum porifficeum ab bomine, sibique viderur bis omnibus esse digame, & ed sibi Sane debers babetque omnersos bomines pro pette dibus, ac quic quid einfmedi eft sot poffit ein corpori, curui, natura, fuanitatens, voluptatens, incumditatem latitiamque consiliare, eo omniseputat effe diguum: idque querit & accipit, quandocunque adspisci potest. Omniaque illi nimis parna videntur, que ipsi prestari possint, putatque se bis onenibus effe sant dignum. Atque omnes homines qui ei serminat, subiestique sunt etiamsi fur es sint, ant latrones: tamen dicit esse praclara & fidelia pectora, & charitate atque fide erga veritatem, & erga pauperes homines predita & quidem eos landat, quarit, & sequitur vbicunque sint. Qued si quis superos istos hamines non colit, nec ess ipsorum arbitratu obsequitur Ossubiettus est sis etiam ab eis non landatur s quinime fooile vituperatur, neque queritur, etiams sanctimonia ipsum dinum

Petrum equaret.

Igitur postquam bacspiritualis superbia sibi videtur neque scriptie neque destrina similibusve rebus indigere, fit ut non solum pro nibilo ducat, sed etiam derideat omnes ritus, instituta, leges, & pracepta ac sacramenta santte Ecclesia: neo non omnes hommes qui bis ordinibus veantur, & eis aliquid tribuant. His facile est perspicere duas bas sorores una babitare. Praterea quandoquidem arbitratur dines bac superbia se plura scire & intelligerel, quam ownes bemines: fit etiam ut plura garrire, loquique velit, quam cateri omnes bomines Juaque dicta & orationem velit solam in precio baberi atque audiri,omniaque alia dictato orationem proiniusta, vel potius pro ridicula stultag, haberi.

## XXIV.

Pauperes nam fint.

A T vbi spiritualis paupertas, verague spiritualis summissio ost, ibi longe alia res est: spiritu qui atque boc ex so fit, quod verè comperitur at q, cognoscitur hominem per seipsum, suaque ope nibil ese, nibilque posse, neg, ad quicquam idoneum esse, ant quicquam babere, nisi vitia, nequitiam, atque improbitatem. Hinc consequitur, vt bomo seipsum prorsus indigunm inveniat omvibus bis 944

quaipsi à Deo, aut ab omnibus creaturis possint enenire, seque Des & omnium creaturarum cansa pro Deo debere & pati, o interdum agere, ideoq, in nullam rem verè ins babere, ita vt ex aximi demi sione sic loquatur. Aequum & par est ve Deus & omnes creature mibs adnersentur, & ins adnersum me atque'in me habeant, & ego nemini sim contrarius, & in nullam rem ius babeam. Hinc efficitur, vt is bome nibil vel à Dee, vel à creaturis petere aut expetere audeat aut velit, niss duntaxat necessaria, idque omnino timide, & benefici loco, non sure : nec etiam suo corpors aut natura plus boni aut voluptatis concedat, quam postulat necessitai:neq; sinat ant permittat sibi quenquam opitulari aut sernire, nisi postulante necessitate, idg, non sine timore, quippe qui in nullam rem ins babeat, sibique emnibus indignus esse videatur. Praterea existimat bic home, omnia sua verba atque dista nibil alind esse quam stultitiam. proinde neminem alloquitur ant affatur, docendi aut reprehendendi gratia, nisi impellente dinino amore & fidelitate at que idipfum cum metu fit, & quam fieri potest parcissime.

Illud etiam in bacfpirituali paupertate & summissione intelligitur at que comperitur, emmes homines prorsus, planeque à seipsis pendere, & ad vitia improbitatemque pronos & proclines esse: & propteres

propteren necesse & conducibile esse, ut sint infte-1914, ritm leges, & precepta, quo cacitas his edoceatur, & improbitat in ordinem cegatur ; qued rifi fieret, efficerentur homines lange caribus a lysue belluis deteriores, & inordinatiores. Quin etiam bisce ritibus & institutis alliciuntur et connertuntur multi mortales ad veritatem, qued aliqquin con fieret. Et quidem pauci homines ad verstatem venerunt qui non prime instituta & ritme acceperint feque in eis exercuerint , dum mibil alind aut meline nossent. Hinc fit, ut leges, pracepra instituta & ritrusin demissa spiritualitate, fin ritualig paupertate, non despicianter aut content. wantur : nes item bemipes qui bis vinntur, & ea tractant. Quin pra amore & mijericordia fis conquerun , & alierum vicem cum dolore miferatur homo. O Deus & veritas, ego apud te conqueror, & tu idem ipfe conquereris, qued bamana cacitas, vitimm, improbitas efficiat, ve id necesse sit fier ig, debest, quod tamen reipsa necesso non offer neque fieri deberet. At g bic est quadam cupiditas, ut homines qui nibil melius aut alind sciunt ad veniendum ad veritatem, sciant & intelligant cur candem omnes leges & instanta fint atq; fiant: eaque capessit bic de que loquer, spiritu pauper homo, una cum aligs, qui meliora aut alia nescinnt, & ca cum eis vsurpat, que cos bac ratione confermet, feruet, ne ad malas res sese convertant, aut vi eds,

si sicri potest propim addacat.

Igitur quicquid battenus de panpertate & sum. miffione diximus, id verè itaeft, potest que planum ac tostatum fieri vita verbisque Christi, qui omne: opus vera demissionis exercueris atque perfecerit, quemadmadum & in eins vita reperitur, & ipfe verbis docuit, dicens : Discite à me, qui benignois fino, demiffo corde. Antiquam quidem legem et disciplinam, itema; bomines legis abjectos non neglexit aut despicatus est: slud quidem dixit,id non fatis effe,quin vlterius progrediendum effe, ficuti profecto est. A Paulo quoque sie scriptum est. Christus legem affumpsit, vt cos qui erant sub le. ge, liberares: boc eft, ad propriora, melioraque pofset perducere. Dixit item Christus: Non voni ve mibi inserniatur, sed vt ipseinserniam. Breuster, in omnibus verbis, factis, vitaque Christi, nihel nis vera meraque summissio & pauperies innenitur: G quemadmodum superine distum est, vbi Deus homo eft, & whi Christus eft, ibi omnino necesse est ve boc adse. Rursum, vbi animi elatis est, & spirituales divitie, & lenis animi libertas, ibi neque Christus neque Christi verus imitator est. Dixit Christus Triftis est anima meausq; ad mortemide morte corporis loquitur: id quod ex eo erat, quod ex Maria natus erat, víg, ad morte corperu.

peris, at q, hoc undenam esset, superior dictum suit. Dicit Christus: Beati qui sunt pauperes spiritu, hoc est, verè demissi nam Dei regnum corum est. Sic dicit etiam veritar, nisi quod non scriptum est. Miseri & detestabiles sunt, qui spiritu dinites, de elato animo sunt: nam corum est regnum diaboli,

Atque hac itase verè babere comperimitur, vbi
Deus homo est. Verum vbi Christus, eiuiq, veri
imitatores sunt, ibi necesse est vt vera, intima cospiritualis summissio spiritualisque paupertas adsit, depressuque est persenerans animus, quem quidem animum oportet interisus plenam esse, areana occultaque calamitatis est doloris, vsq; ad mortem corporis. Atque boc ego tibi verè consirmo:
qui aliter opinatur, dectpitur, est alios secum decipse, sicuti suprà distum est. Hanc ob causam recedit omnis natura est ipsitas, ab huiumodi vita,
adberetque salse est libere vita, sicuti suprà ditum est.

Nunc supermeniet Adamm aliquis ant diabolus, qui sibi patrocinari, ant se excusare volet, atque ita dicet: Contenditur sanè, Christum suisse
sine seipso, & buius generis alia, & tamen loquitur sape de seipse, seq; de hac ant illa re iastat. Ad
quod ego sic respondeo: Vbi veritas agere velleque
debet & vult, nulla alia eius voluntatis, cupiditatis & astionis causa est, nis vt veritas cognoscatur

tur & patefiatiat que bec erat in Christe, & bus eine ditta fattaque pertinebaut ac quicquid adid villiffimum optimumque erat,& quecunque item ab co fichant, ab bis erat opsecommuis, fient & ab

alije omnibus que ficbant.

Dices: Erat erge in Christe aliqua causa, cur quidqi facenes. Ad quod ego fic respondeo: Si quis solem interrogaret, cur luceatiresponderet, Opertet ut luceau , nec facere aliter possumrest enim bos mibi proprimm, & ad me pertmet, atque ab bot proprio & lucentia sum immunis. Eadon oft etiam Dei Christi ratio, & omnimo qua dinina Sunt: & ad Deum pertinent, ut oa volint, agant & cupiant, nibil alind, neque alind bonum, ant prepter benum: atque bic mulla alia canfa oft.

CAP. XXV.

Dost bac advertendum oft, quod dicitur, & Quomodo Post bac advertenaum est, que a action fint omnis quod Christus ipse dixit, Omnis esserelin fint omnis relinquenquenda atque perdenda non ita accipiendum effe, relinquenquali homo propterea mbil faciendam babere aut tractare debeat : oportet enim vt bomo etiam bic aliquid agat, & aliquid babeat cui vaset, quamdin vinit : verum boc sic intelligendum est, quicquid omnis bomo, aut etiam omnis creaturapotoft,facit, omittit & scit, nonid effe in quo sita sit vnitio. Quid est antem vnitio? nibil alind, quan ve plane, simpliciter & omnino sis in ve-

risate fimplex, controllerich of atoria veluntate Dei : aut etian firm vuiner sum expert voluntatis, & creata poladras finat in uterpann volunta-tom, & ibi colliquoje at & in militude realization, ita ve aterna voluntas ibi folu velit, faciat, ant o Oress Brat ergo in Christostic mittat.

7

9

Quid autombomini potest ad banc rem prodeffe, ant conducire to Id vera nec verba poffunt, met opera aut estud mulla denique creatura neque omnium creatura um opus, frientia, potefiusactio, ane actionis omiffio. Sie debene ominia perdi, et ves lingui : quod pertinde est so fi dicas, non esse putandum aut cogitandum vilum effe opus, orationem, aut ritum, sientiam, ant ernditionem , aut denig, ullamoren creatam, qua ad basic rem conducere aut prodesse valedt sed bac omnia relinquenda effe, qualia front, & ad unitionen vadendum. Et tamen bas reseffe opertet, faciendumque & amitrendum aliquid est: de maxime hominem opertet dormire & vigilare, ambulare & flare, loqui & silere, aliaque multa, qua etiam esse oportet quamdin vivit homo.

Interior homo. Deo coniunctus,eft exterior mouerur.

CAP. XXVI.

Oc queque verè perfendendum est, quòd Dibi enenit, & reipfa fit unitio, ibi manet immobilis, deinceps interior house in Unitione immobilis, finitque exteriorem hominem vitro citroque mone. riin

vi in eis, & ad ea, qua effe fierive connenie & opon. tet, ita ve exterior home dicat, & quidem verè dicat: Nolo neque effe unt non effe; neque venere ant mori, neque scire aut nescire, neque facere ant non facere, & quicquid huinsmodi est : sed quisquid effe fierique connenit & debet, ad id ego sum obediens, fine quid patiendum, fine agendum eft. Itafit, ot exterior homo nullam alians canfam, aut alind quod querat babeat, nisi duntaxat vt eterne voluntati satisfaciat : boc emm verè perfpicitur, interiorem bominem oportere flare immobilem, exteriorem vero oportere & debere meners. Et licet interior homo, in exterioris motione canfam aliquam babeat, ca tamen nibit alind off. quan qu'od oportet debetque id fieri, decreto voluntatis aterna, & vbi Dem ipfe homo effet, aut est,ibi etiam fit idem:id quod in Christo per-Picituritemque voi boc in dinino & ex dinino lumine est, ibi non est spiritualis superbia, neg incegitans libertas, ant etiam liberior animou, sed intimasummissio, & depressus, demersus,triftis animus, & omnis ordo equitas, equalitas, veritas, & quicquid ad omnes virtutes pertinet, ibi sit oportet, & pax, & sua sorte contentum esse. Quod si aliter est, non bene est bemini, quemadmodum ale bi copiosius & bene dictum est. Ac plane quemadmodum ad hanc vinionens nihil oft quod condu-

cere

cere aut conferre valeat : ita nibil est quod cam impedire aut auertere possit, nife duntaxat ben ipse sua propria voluntate.

CAP. XXVI.

Indolencia laum & anditum eft, poffe & debere bein hac vita Iminem in bac vita indolentem fieri, que. non cadere modo Christus post resurrectionem fuit atque boc inde probare & confirmare volunt, quod Chrifins dixit, Pracedam vos in Galilan, ibi videbitis me itemque qu'od dixit: Spiritus neg; carnem neg, offa babet, sicuti vos me videt is babere: atque boc sic volunt explanare: Sient vos me vidifin, & ch mortalicorpore atque vita socuti efis, ad oundem modum videbitis me, & ego vos pracedam, & vos me sequimini in Galilea: boc est, in indolentia & immutabilitate sentietis atque gustabitis,in qua vinetu & manebitis antequam corporis mortem obeatu, & patiamini. Ut quemadmodum me videtis carnem & offa habere, cum tamen fine indolens, ad eundem plane modum eritis vos queque in vestra corporalitate, vestraque mortali humanitate, à morte corporis illess. Ad hanc argumentationem sicrespondetur: Noncensuit Christus, bominem buc permenire posse aut debere, nisi prins o maia obierit, passinque fuerit, que Christus obist, & passus est. Quod si Christus bue non ante pernenit, quam mortem corporis, cateraque ad id

pertinen-

pertinentia obist & passus est: certe authu bomo bue potest pernemire, ant pernementurus est, quamdin mortalis, & dolori obnoxim of : Si enim effet bos praftantissimum atque optimum, & fi fieri posset ant deberet, ut in hac vita edpernemiretur, ficut ante dictum est , veique in Christofactum fuiffet. Nam Christi vita fuit & oft prestantissima atque optima , Deog excellentiffima & chariffima visa, que vuquem vel fuerit vel futura fit. Cum igitur id in Christo sieri nec debuerit, nec potnerit, nunquam profetto in vilo beneine actidet, ita ut fit verèoptimum ant proftantiffimum: Peteft quidem putari at que dici sed non ideires ita esto

CAP. XXVIII.

Icitur etiam, debere & posse beminem ve- Quomodo Inire supra emenem virtutem, supra om- lata non nem ritum, institutum, praceptum, legem & a- fic. quitatemista ut bac omnia deponat, excutiat & aboleat. His oft aliquid verum, & aliquid non verum: id qued sic perpendendum est. Fuit Christus supra Christi vitam, supraque omnem virtutem ritum, infistutum, & c. Diabolm quoque est supra bec: sed dissimili ratione. Christne fuit & oft Supra bec omnia, si sic rem intelligat. Omnia verba, opera, ritus, altiones, & altionum omissisnes, silentium & locutio, perpessio, & quicquid unquam Christo accidit, non erat ei necessarium,

6

nec ys epebat, nes ea vllampfi visitatem confene. bant. Eadem fuit & eft natio riam omitum virentum institutorum aquitatio & fimilium. Quisquid enim bifce rebus affequendum of mit effequendum effet, id omne untea in Christo est, de i. be in promptu of the sisterintelligio, verum est. Eadons rations of estam die Pauli dellure illed verum, & fie necipiendamy whi air . Qui frien Dei informantur, agentur, ducuntur, i funofily Dei , negre legi funt obnoxij : querum verborum sensus bic est Docendi non sunt quid facere mut omittere debeant, vipote oum corum magister spiritus Dei, fit eos fatis dollaris : nec item eisman. dandum, aut pracipiendum oft, ve vel bonum faciant, vel malum non facient, & similia : idem amien qui cos docet, quidbonum aus non bonam, quid optimini ant non optimum fit : idem inquam, mandat etiam & precipiteis, et quod optimum eft, retineant, relinquantque contrarium, at que ei ipse viciffim obedinne. Hat ratione non est quod legem vilam, dostrinamve ant praceptum expettent. Attaitem ratione non egent ulla lege, ut eisus opera sibiipsis aliquid comparent, aut Increntur, aut aliquam viilitatem concilient. Quicquid enim hifcerebus, aut etiam omnium creaturarum adminiculo ant oratione, verbis ant operesin aturna vita, aut ad aternam vitā comparari COM-

componique poteft, idamine iam bakent paratum Hos patto firem accipies; verute of pollehomis ininit nens omni lege & virtute puninmante chamered. turarem opere, scientia, & viribul superioremes waders to Down perimes of our man Chat are

Shi a cità perfeuerandom.

Per um illud alterum f dicatury ununque debere fier à , videlines ve Christi vita , & muin pracapta, legas, cinemonia, infrituta, & fimilio deponantur & excendencary & cadem negligantur, contemnantur, de derifions babeantur, falfum àbeent ett, aut whi Den sa aliqueto superatione

with a be to CARitr X X JX stage & store

Vnc dicer aligie : Si igitur neque Christmi, I neque aly bomines , Christie vice aut omnibou ceremonis, infliencie, & fimilibies, quicquam confeque, aut villerefficere valent (mamque illis rebm consequenda funt; en babent ipfa protinna) quid canfa deinceps eft , cur nen illa amistere debeants debentne illie posten vis, enque trasfare, & dinting adhibered to work

Hoc animadnersendum eft, effe due lumina. Luminà Vanm oft verum lumen, alterum falfum. Vera lu. duo, veru men,eft eternum lumen, qui Dem ift aut eft eren & fallum. tum lumen,quod tamen dininii oft de gratia nuncupatur, at que bocomne est veril lamen. Alterum lumen of falfum, videlicet nature, aut naturale. Sed cur fit primum lumen verum, alterum falfin melina

f

vita effe perfeuerandom.

meline animaduerei, quam feribi, dicive potesti In Christi Ad Denne, ut dininitatem, pertinet nibil, neg, veluntarnen; frientia, aut patefactio, neg quiequam omenine, quod nominari, dici, cogitarive queat. Sed ad Deum, vt Deum, pertinet, vt seipsum apo riat , seipsum cognoscat & amot , seipsum sibi ipsi patefaciat in feipso idque omne in Deo & quidem ve effentiam, non ve actionem, quippe que fine creas tura fit, atque in bac patefaltione manifestatione fit personarum diftinctio. At who Dens nt Dens bomo est, aut vbi Desa in aliquo dinino sine deificato homine vivit, pertinet aliquid ad Denm quod fit sins proprinte, & ad eum folum , non ad creaturas persinent: est que id in seipso sine creatura, origine & effentia, non forma ant actione : & samen unit Dem idipfum exerceri:nam ideo eft, ve ad actionem conferatur, atque exerceatur : & verò quid alind? Scilicet sit id ociosum? Quid igitur prodesset ? Quod enim nusquam ville est, id nequicquam est: atqui boc non valt Dens, ant natura. Quod fi walt Dens boc exerceri, & ad a-Elionem conferri, & id fine creaturis fieri non potest necesse est ut ite fiat. Quid ? si non esset boc ant illud ant fi non effet vilum opus ant actio, ant similia, quid effet, aut quid ipsemet Deus futurus esset, aut quid effet ipse? Hic renertendum, & confistendum est: alioquin periculum est, ne boc eo ए/व्या

vique quasi arrependo persequario, ve tandom noseias que te vertas, ant que palto inde rursus erepere queas.

CAP. XXX.

I Am boc animaanentendum eft: Dem Vt bonne Deus val Left bonne oft vt bonne : oftque neg, boc bonne, fimplex. neque illad benum Sed bie quiddem animaduer- idque for tendum est, quod alienbi est bie antillie, id non est lum amanin omnibus finibus, neg fupra omnes fines ant loca, dum. Item quod aliquando est bodie, ant mane, id neque Semperant omni tempore, neque supra emme temper ef : d quod aliqued oft, boc aut illud sid non est omnia meque supra omnia est. I am bos sis accipelSi Dene effet aliquid, bec aut illud, non effet emuia, neque supra omnia, sienti est in ita non esset ipfe vera perfettio. Quapropter est Dem, & tamen non eft becantilled, quod creature, vi creatura, cognificere, nominare, sogitare, ant dicere valeant. Quocirca fi Demot bonne eft,effet boc bonumant illud bennm , non effet omine bennm , & Supra emme bonuminon effet item fimplex perfellique bonum, qued tamen est.

Iamsi Dem etiam lux & scientia est, pertinet ad lucem & scientiam, est que eine proprium lucere & illucere, apparere, & scire. Et quia Dem lux & scientia est, oportet vt luceat, lluceat & sciat; atque boc totum lucere & scire, in Deo, est

fine

fine creatura: quippe quod his fit non ut altio, fed ut offentia fine origo. Atqui ut fint ut altio, agondo necesse est ut fint in creaturis. I gitur whi has scientia & lux in aliqua creatura agit, tum congnoscit & discit quid ipsa sit, atque ita est homent ideoqua non est hoc aut illud, che porro non cagnoscit boc aut illud, sed cognoscit & discit cognosce re unum illud ver um, simplex, persettum bonum, quod neque hoc neque illud ast; sed est omne bonum, & supra onone bounds.

Nanchie dittum eft , quad vuicum bennu discat. Edquid ver o distrit diffet Hoc animadmerte acque perpende, Quencados dem Dem eft bennie forentinge last's fireft chiam voluntar, disor, fufices & verita: Eft etien monie vietes, & time funt menia dura effentia in Dee: nec poteft ollam borum unquam ad actionem deduci, aus exerceri fine creatura. Eft enim in Des nibil alind quam essentia & orige, non action Verune voi bet onne (quest remen bes onenin of ) reliquem creasurem fibi afcifcit seinen; potent oft sedmig ita accommedam idoneamque reddit, ve puffit in ea fami preprium cognoscere, quarouns inquant illud vinum est welmines of amor decerne a seipse, or est lux, & scientsa mibil etiam volle debet, misi vinum quod oft ipfum. Acque bic doincops nihil alind oft quod velitur, aut aftimetur, nis bonum ve bonum idque

ob wibil alined quam quis bonum of. A we quie fit bec out illud, hair out illi amabile, and make finm, velopeati out delori, delor aut accress. finilia. Has enim non cutantur aus quarantur, no quidem propter seipsum, aus ut seipsum. 2 etiamennii ipfica & ogaica ogo, & mibi, & fimilia, bic relingument at que cadant, ita et non dicater Ego me amojant to, & Similia. Qued fi interrogaretur amor quidamet ? refenderat, A me bonum. Quare? Quie bonum eft, & propter bonum, leaque bonum, aquim q, & reflem aft ut in procio babeatur. Qued fie fot aliquid meline Desid operares amari pro Des. Itaque mon awas Dein scipsum at scipsum sed at hand. Qued si esset, se fisciret Deux aliquid meline Danid a-mares, non seipsament quadeo abest à Dan recitae o iplicar, mibilg rei babet cum carnifi quatemes necesse of ad personarme rationem at que bog the effe dates, & reipfa est indinino, sino in vore dois ficate banine : aliegain son effet dininge , ens dofeatus.

CAR LEXXI Les officient sur desfinates bomopuns & int. Deificat us Larmitte charitate for predices , de tres botto ut omnee, arguepte out beneather : tenque meeffe hil nift alit is at an immes of surely amount from before & beminitus et retue ipfe tiene velle fas Heat s

in state

neat, & benefaciat, nullo discrimine. Quinetiem quicquid bomini deificato facias, quod vel sumo fit, vel moleft un, vel amabile, vel grane, quicquid tandem fist dicam amplim, fi quis buinfrodi bominem vel centies interficiat, & is toties veninifeat ; tamen emnine amaret enm bominem , qui ipfum fic interfeciffet : & licet ei iniurias & mala quam voles multa secisset, tamen ei emmine posten bene vellet faneret y & bene optaret, eique etiam optima queque prefieret, si modò en ille accipere & admissere valeres. Hoc in Christo animadnerti planumque fieri potest, qui Inde proditori suo dixerit: Amice quersum venistisquasi de. ceret: Tu me odifti, mibigacinimiene es, cum ego re amem sibique sim amicus, er ru mibi cupie, exo-pras & facie quam pessimie seis aut potestego vorò sibi opcime volo, cupio & exopte, darenique & faceremetibe liberter optima quaque finedota ea accipere aut capere posses periode de si diceres Dem ex bumanitate: Ego fum morum fimplexq. bonum:itaque nibil etiam velle, cupero, optaro, facore, aut dare possime, mis bonne, Quod si tu mibi fis pro sucualeficio d'insprobisate romande at durioperset ut in facione bone, quendo quidan à liegum nibil alind furm, scibilque alind baber.

Hinc consequitor, vt Dem in bomine deisicato unless vitionem experat, velit ant faciat policy malesicy

malefici, que vuquam vel affici possit; vel afficiatur. Hoc perspici potest in Christo, qui dixis: Pa-

ter ignosce eu, nosciunt enim quid faciant.

Hoc etiam Dei proprium est, ve neminem vi cogat ad aliquid faciendum, aut omittendum, fed unumquemque bominem, arbitratu suo facere ant omittere permittat tum bena tum mala, neque cuiquam refflere velit. Hoc videre licet in Christo. qui sui malesicie resistère aut repugnare nolebat. Itaque cum dinne Petrus repugnare vellet, dixit: Petre repene gladium tum in vaginam : nam vi refistere repuguare & cogere , neque menn eft, neque meorum.

Neque item potest deificatus bomso, quenquans granare hus contrifture : id qued sic accipiendum eft Nunquam et venit in voluntatem, cupiditatem aut mentem quicquam facere omittere, loqui aut stere, quod alicus homini dolorem pariat, aut mis-

roremi.

CAP. XXXII.

Test aliquis: Si vnicuique optime vult, optai I facit debet etiam ununquemque adiuna. re, efficereque ve omain ei ex animi sententia succedant videlicet ut bic papatumille episcopatum prona, l'estiment, & buine generie alla: Respondee : 2 mi deoque rebondies voluntatem adjunat, is tun ad peffina linquenda: dinast. Zmenev enim magis sue voluntats obsequitur

quitur homo, & in ea crescit: tanto longius à Des verog; bono abest. Iam vellet equidem Deus libenter hominem adiunare, & ad id guod & per fe optimum, & ipsi homini inter omnia optimum oft, adducere. Verum ut boc fiat, necesse eft ut facessat omnis propria voluntas, quemadmodum superim dictum est. Aty ad boc libenter adinnaret Deus hominem: sed quamdin quarit home qued shi sit optimum, von quarit qued sibi effet optimum , ideog, id nunguam innenit; effet enim & eft bomini optimum, ne g. fe, neq; fua querere, aut fuspiceresid quod docet & dicit Dens. Si qui igitur cupit à Decadid qued & per se optimum, & ips bomini optimum fit adimari: fequatur Dei dista, dostrinam, prasepta:ita adinuabitur, & iam adin tus eft. Alsa quidem ratio nulla eft.

Iam docet dicita. Dens, debere bominem relinquere seipsum, & omnia, enmque sequi. Qui enim animam suam, boc est, seipsum amat, & servare tueria, vult; boc est, qui sibi suifá, in bis rebus sudet, is animam perdet. Sed qui animam suam non curat, & seipsum omniaque sua perdit, is animam suam custodiet, & in eternam vitam censernabil.

Dévera fummissione, spiritualique pauperta-

CAP. XXXIII:

ETiam Dei proprie est in homine dessicate

vere, intima, & que resplasse summissio:

que voi non est, ibi non est dessicatus bome. Hom

Christia

Christin & verbis & operibus, vitag, fua docuis. At q, bine proficifeitur bee densiffie, qued buingmedi bomo vere lumine perspicis, id quod res est: esse, vinere, intelligere, scire, posse, & fimilia, esse omnia soline veri Dei, non creature, siquidem creatura, ot creatura, nibil oft, nibilg, babet à seipsa. Ac simulat q ipsa se à vero bono sua voluntate & opere, & similibus auertit, nibil in ea reperitur nisi improbitas. Itaque boc quoque veritate ipsa verum est, creaturans, vt creaturans, per seipsans nulla re effe dignam, & in unllam rem in babere, net ei quenquam quicquam debere, neque Deum neque creaturant, juin ipfant iure debere Des obsequi at q subijei, at que bod est maximum, & maxime animaduertendum. Igitur quod Docobsequi subijeig debet & vult, id oportet decerque omnibus creaturis subijei: idque ut breuiter lequar, non agendo, sed patiendo alicquin falsum est. Atq. ab bac vitima re, & ab bac vitima sententia, nec non ab alijs proficiscitur vera summissio. Quod se nonita verè effet, & si hoc non effet vera dininag, justicia optimum, Christus id nunquam vel verbis docuisset, vel vita prestitisset. Atque bic existis vera confessio, & reuera sta est : videlicet, debet creatura, dinine veritatie & inftitie gratia, Deo omnibusque creaturis subijei ipsi verò creature mi-bil subijei, obsequive debet. Quin & creatura ammes

omnes aduersus eam, & in eam, ins habent ipsa verò in nullam rem, & aduersum nullam rem ins habent, debetque omnibus, cum ipsi nullus debeat, idg patiendo, interdum etiam agendo. At g, hine excritur spiritualis panperies, de qua dixit Christus: Beati panperes spirita, nam ipsorum est regnum Dei hac omnia Christus & verbis docuit, & vita prastitit.

Solum pec catumDeo contrarium eft.

GAP. XXXIV.

C Ed bic quiddam animadner tendum est: Dici-Deur esse fierive aliquid contra Deum, & esse aliqui i quod ei dolorene tristitiamo, faciat. Scien. dum est, nullam creaturam esse contra Deum, ant ei dolorem tristitiamve facere, eo ipsoguad ipsa est, ant vinit, scit aut potest. Quecunque sunt einsmodi, corum nibil est contra Deum, Quod diaboles sine bomo est, vinit, & similia, id omne bonum, & Dei est . Nam Deus est omnino hac omnia, essentia & origine. Est inquam Deus omnium qua (hut effentia, & omnium vinentium vita, & omnium sapientium sapientia: nam omnia habent suß esse, sum posse, suam vitam & similia, in Deove. riusquam in seipsissalioquin non effet Dem omne bonum,ideog funt omnia omnine bona. Iam quod bonum eft, id Deo charum eft, idque babere ipfe vult ideoque non est ips contrarium.

Quid est igitur Deo contrarium & molestum?

nibil nisi peccatum. Quid verò est peccatumenibil Quid sit alind nift qued creatura vult aliter, & contra que peccatum. Dens. Hoc potest quisque inscipso percipere in bunc medum: Qui aliter vult quam ego, aut contrà quam ego, is est messi inimicus. & qui vult ve ego, is mishi amicius & charus off. Eagless off in Deoratio. Habes quid sit peccatum, & Deo contrarium, quodque ei dolorem pariat, & tristitiam. Igitur qui vult aliter quam ego, ant contra quam ego, is quicquid facit aut omittit, loquitur aut silet, id mibi contrarium & grane oft. Eadem est in Deoratio. Qui aliter aut contrà vult quam Deus is quicquid facit aut omittit, quicquid instituit, id Deacentrarium, & peccatum est. Et que voluntas aliud vult quam Deus, ca etiam contra Des voluntatens est. Dicit enim Christin: Qui mecum non est sis contra me est quorum verborum sententia bac est: Qui non idem vult, eademque mecum voluntate est, is contra me vult.

Ex bis potest bomo perspicere, vtrum sit expers peccati, an non sit, & vtrum peccatum comittat, an secure quid sit peccatum, & qua ratione, aut quare corrigi, emendarive debeat aut possit peccatum. At g bac Deo contraria voluntas appel latur, & est inobedientia, Adamus, egoitas, ipsitas, propria voluntas peccatum, sine vetus homo, Deu antrars seg ab eo separare, bes omnia sunt idem. CA-

## CAP. XXXV.

tibilis eft,

Deus in TAm boc animaduertendum eft , in Deum , vt scipso im. Deni eft, non çadere dolorem, perturbationem, patibilis, in aut displicentiam : & tamen Deus turbatur prohomine pa prer bominie peccatum, & quia id Deo accidere non potest sine creatura, opertet ut accidat ubi Dens bomo est: boc est, in homine deificate. Hic verd peccatum, Des tautum delerem adfert & triftitiam, ut Deus ipse libenter velit discruciari, de corporaliser mori, quo bac ratione vel unim hominis peccatum extirpare possit. Quod sinterrogetur, virum malit vinere manente peccato, an non, & peccatum sua morte extirpare : respondebit, se malle meri. Est enim Unine hominis peccatum Deo molestisse, eique majorem dolorem facit, quam ipsius Dei cruciatus atque mors. Quod si vnius hominis peccatum eum tanto dolore afficit, quanto eum delere affici credendum est omnium hominum peccato! Hine perspici connenit, quo pa-Sto Deum perturbet bomo suis peccatis : ac vbi Dens bomo eft, aut in bomine desficato, ibi nulla dere querela est, mis de peccato, nec ulla res alia dolorem facit. Quicquid enim vel est velfit sine peccato,id vult Dem babere atque esse. At qua propter peccatum existit querela & egrimonia, eam in deificate homine manere & decet & opertet, ufg, ad mort em corporis, etiam fi viner et bomo vsque

vfg, ad oltiman diem, aut in sempiternum. Hinc ortus est, & oritur Christi dolor occultus, quem nemo vel elequitur vel nomit, nifi solu Christu: ideog, ocultus & vocatur, & est. Et quidem est boc Dei proprium, qui id babere vult, et en delettatur in bomine, & eft sane Dei proprium. Nam ad heminem non pertinet , neg id potest home. Atq vbi boc Dem affequi potest, babet chariffimum atque acceptiffimum, sed bomini est acerbiffimum atque granissimum. Omnia qua bic scripta sunt de Dei proprietate, qua sane babere unit in bomine, in quo ea exeritur & exercetur, but inquam docet vera lux: 6 ideo docet, et homo (in quo ea ad re confertur atg exercetur) non magis eam fibi vendicet, qu'am si ipse non effet. Nam ita demu perspicitur, hominem hoc non posse, neg, hoc ei tribuendum esse. CAP. XXXVI.

Gitur sicubi einsmodi deisicatiu homo esset, aut Christiviest : ibidem effet, aut est ournium optima pra- ta proptet stantissimaque vita, Des acceptissima, que vn- sc, non pro quam vel fuerit, vel futura st. Atque ex eterno mium, a. amore (qui Deum amat vt bonum, & propter be- manda. num: itemque amat qued est in rebus optimum & prestantissimum, etiam propter bonum)vsque adeo amatur vera prastansque vita, vi ea nunquam deseratur ab eo bomine in quo est, etiams vineret is bomo vfg ad vittmam diem. Quin etia fiers E 5

fieri non potest, vt earclinquatur, otiamsi oppeteret is bomo mille mortes, omniaque caderent in eum mala, que in omnes creaturas cadere possunt. Has inquam universa pati mallet, quam prastantem vitam relinquere, etiamsi posset pro en angelicam vitam adipisci. Atque bic ad questionem illam respondetur, qua quasitum est: Si homo Christiana vita nihil ampline consequi, aut vilitatem vllam adipisci potest, quid iam opus sit, ut quicquam faciat? Non ideo babetur bec vita, vt inde vtilitatem percipias, ant aliquid consequare : sed amoris, & eius prastantie gratia, & quia id Deocharum & aedeptum eft. Quod ft quis dicat aut putet, iam satis eius haberi, aut cam deponendam esse, is cam non sentit aut nouit. Nam vbi ea vere innenitur ac sentitur, nunquam relinqui potest. Qui verò Christi vitam ideo babet, vt ea aliquid a sequatur ant mercatur, is cam habet ut mercenarius, non amore, vel potius emnino non habet. Qui eam non amore babet, is non habet, putet licet eamse habere sedfallitur. Habuit Christus vitam suam non propter mercedem, sed amore & amor vitam reddit facilem, non granemzefficit g, vt libenter babea tur, & volenterferatur. Sed qui cam non amore babet, sed propter premium babere se putat, buic est qu'am gravissima, ab eaque libenter cit à liberaretur : at q, boc est cuinsque mercenary proprium,

vt laboris sui fidem exoptet. At verus amater neque laborem, neque tempus aut dolorem agre fert. Hanc ob rem scriptum est: Deoseruire & vinere, est, ei facile qui id facit. Est ifind quidem verum ei qui amore facit : sed ei qui premiy cansafacit, grane est. I dom fentiendum est de omnibu virtutibus & relle faltis,idemg, etiam de integritate, aquitate, & similibus,

CAP. XXXVII.

Tcitur, idque verum est Deum este supra e- Deus en mnem, & absque emniritu, mensura, & supra omordine, & tamen dare omnibus rebus ritum, men- nem ordi-Suram, ordinem & rationem, id quod fic intelli- nem. gendum est : Deus vult en omnia babere, & tamen non potest ea in seipsosine creatura habere. Nam in Deo, sine creatura, nec ordo est, nec confusio, nec ritus, nec non ritus, &c. Hanc ob rem vult vt hat esse, sierique possint & debeant : vbi enim verbum, opus & actio est, ibi necesse est ve bao aut ordine, ritu, wodo & ratione fiant, aut sine ordine. Iam orde & ratio melier & prestantior est, quam qua sunt bis contraria. Caterim boc animaduert endum est , esse hommum gevera quatuer, qui ordinem, ritum, legemque teneant. Non- hominum nulli id faciant, non propter Deum, veque propter genera, qui aliam vllam rem, sed propter coattionem. Atque feruant orbi quidem, quam possunt minimum faciant, idq;il-

lis acerbum oft, & grave, alterifaciunt propter mercedem : atque bi funt bomines que nibil alisa norunt nisi hoc ipsum, putant que debere & posse hominem boc pacto cœleste regnum, eternamque vitam assequi & mereri: non vlla alia re, quiq barum rerum plurimum faciat, bunc esse beatum: qui verò aliquid omittat ant negligat, hunc perditum, & diaboli esfe. Atque hi magnum buc studium & diligentiam adhibent, & tamen eis acerbares est. Terty sunt, malifalsig, spiritus, qui se perfectos effe putant: at q dicunt, se his rebus non egere, itaq, eas tantum pro ridiculis habet. Quarti bomines sunt vero lumine collustrati, qui bec non mercedis gratia obennt, (nibil enim bis conseguivolunt) aut ut aliquid harum rerum opera obtineant: sed quicquid horum faciunt, amore faciunt, at que bi non adeò sunt solliciti, quam multa bornm, & quam cit è fiant, & buius generis alia: sed quam bene, & ve cum pace modoque fieri possint. Qued si que casu acciderit, vt aliquid horum & similium negligatur, non ideireo percunt : satis enim (ciunt , ordinem & rationem meliorem prestantioremque esse, quam se quid nulla ratione fiat: Itaque rationem retinere volunt, & tamen sciunt felicitatem in co non esse positam, ideoque non tantopere anguntur ot ceteri; atque hi bomines ab glys sectie vituperantur & damnantur. Dicant

Dicunt enim mercenary: Hi homines emnino negligunt seipsas: dicuntque aliquando cos esse iniustos, & huim generis alia. Aly verò videlices qui
sunt liberiore spiritu praditi, dicunt deridendi
gratia, cos stupide stulteque se gerero, & similia, At
spsi medium, optimumque tenent, vum emmamator Dei melior est, Deoque charior, quam contam
millia merceneriorum. Atque idem de corum operibu sentiondum ost.

Hoc queque animaduerten dum est. Dei praceprum, orationem, omnemque dollrinam cospellare, ut interior bomo cum Deo condunetur. Quod ubi sit, ita bene componitur & docetur exterior bomo ab interiore, ut is unllo exteriore pracepta

ant doctrina egeat.

At hominum preseptio & lex pertinet ad exteriorem hominem estque necessaria, vbi meliora mescinntur. Ibi enim nescitur quidagendum sit, aut omittendum, vt nis adsit disciplina, sint homines canno aliarum ve bestiarum similes.

GAP. XXXVIII.

Lendum est aliquid, quid nam id sit et que de Falsiumi cendum est aliquid, quid nam id sit et quid sit nis desertei proprium. Seite, quiequid vere lumini contra prio. rimmest, idesse fals proprium.

Vori laminis proprina emuino est, ut decipere milit, neque velle possit ut quisquam desipiatur, neque neque item ipsum decipi possit. At falsum lumen decipitur, deceptumque est. Deus enim neminem vult decipere, neque velle potest ve quisquam decipiature ademque est veri luminis ratio.

Iambos attende: Verum lumen est Dens, sine dinium. Falsum lumen, est natura, sine naturale. Iam Desproprium est, ut non sit hoc aut illud, neg, velit, cupiat, aut querat hoc aut illud, in homine deisscato: sed bonum ut bonum, idque nullam aliam ob rem, niss propter bonum. Idem consendum est de vero lumino.

Item creatured nature proprium oft, ut sit aliquid, boc aut illud, itemque in existimatione di
questione sua aliquid babeat, boc aut illud, neque
id merè bonum ut bonum, de propter bonum, sed
propter aliquid, boc aut illud. Et quemadino duns
Deus de vernim laimen expers est omnis egoitatis,
ipsitatis, de questionis suita proprium est natura,
maturalisque sals luminis, ego, mibi, me, de similia,
ita ut se suaque magis querat in omnibus rebus,
quam bonum ut bounm: but est eine proprium, de
vuinsants que nature.

None bec animaduertatur, vbi lumen bos primò deceptum est, non vult aut éligit bonnen vt bonum, & propter bonnes, sed vult & éligit seipsum, sur sanguam optimum id quòd falsum; & prima deceptio est. Opinatur etians se id esso; anod quod non eft ; opinatur enim fe effe Deum, cum fit nibil nisi natura, Et quia se opinatur esse Donne id fibi vendicat quod Dei proprium est. & non id qued Dei eft, or Dens bomo eft, ant in alique bomine desficato: sed id sibi vendicat qued Dei oft, einsque proprium oft, ve Dem est sine creatura in sempitarisms, Nam ut dicitar, Dem off inegensu, nec vilim rei indigens, liber, ociofia, immunic, & Supra omnia, & Similia: que omnia vera funt, est immobilis, neque quirquam sibi vendicat, caret que religione: ac quicquid facit, relim est : ad entitlem modum (inquit falsum lumen) volo ego quoque esse. Quanto enim quisque similier Deo eft, tante eft & meller quocirca vole Des fimilis effetquimme vols Dem effe, & Des affidere: volo inquita ei fimilis esse, plane quemadano. clums fecis Lucifer diabolats.

Dens in attribute taret delore, passione, of persurbations, it is nistil set uni fint qued et grane sit, aut delorent pariat, alt voi Dens bome est, aut in alique bomine dessicate, aliter se res babet. Densque quiequid decipi potest, id necessi est ab boc salso lumine decipi. Cum igitur quiequid inter emues creaturas & naturam decipi potest, id no boc lambin decipitatur; et quiequid non Dense am dintense est possibilitar; et quiequid non Dense am dintense est possibilitar; et quiequid non Dense decipitatur. Isaque decipitatur, se decipiatur. Isaque decipitur,

decipitur, deceptumque est à seipse.

Dicet aliquis: Vnde fit ve ab co decipiatur. quicquid decipi potest? Her vero proficiscitur al eises immedica vafricie:est enim víque adeoastutum, callidum & agile per seipsum, vt ita alicascendat atque scandat, ve so putet effe supra naturam: neque fieri posse ve natura, fine creatura, tam alte veniat. Hanc ob saufam putat se effe Deum: ideoque omnia fibi arregat que Deipropria fint, & maxime vt Denseft in eternitate, pop VI Deus homo est. Hanc ob rem dicit putat que se effe supra omne opus, verbum, ritum, ordinem: atque etiam supra corporalem vitam Christi,qua function oft in bumanicate. Proptgrea unit etiam intactum esse ab emnibus & creaturis, & creaturarum operibus, since a bona, sine mala sunt sinc contra Deum, fine fecus. Hat omnia codem loca babet, & ab is omnibus immune est, periode ac si effet Dem etermu. Alia verd que Dei, non creaturarum propria funt , ea fibi amuia arragat, tangnam fibi propria, & tangnam dignam fit omnibus rebus, aguirmque to par lit, est ipfrommes creature ferniant & subjetantum

Ita fit, ut his mullen maneat delor, unla paffic aut perturbatio, ob ullam rem ant canfam, wife dentaxat senfencerporie, & senfence, quem dun rare oportet usque ad mortem carperie, & quick quid quid inde deferie miri pereft. Quinime dieis de quature, hominem superietem enafisse corporali vins Christi, de esse, de debere esse indolenseme arqueintalismo, qualis suit (prissus post reservetionem. Sant de als mults de mirabiles errores, qui bine inimitar de existent.

Igited quandoquidom falfore lunca bor natura est since of idens quod natura proprium, videlicot, ve septime & su asura, & sissips se in omnibus rebus optimem, aptissum, incumbissnibus rebus optimem, aptissum, incumbissnium, & suchissimum. Et quia fallitur, opiutur,
dicit que quod os suchissimum, opnimum, optisse
munique of sid esse omnium optimum, dicita, os o
munique of sid esse omnium optimum, dicita, os o
munique of sid esse omnium optimum, dicita, os o
munique optimum, quarat, saciat, & velit bonum quidem aliud nullum norit nis sum, quod ipsi benum est, vi opinatur. Quòd se oi loquere de vero
smolicique bono, quod neque bot sit, neque illud,
nescit quid id sit, sed id tantum derisioni habevid
quod equidem consoutaneme os. Esonim natura,
vi natura, but venire non potest but venire.

Dicit etiam falfin lumes bet ses religions de conscientia superiorem enasisse: ac quicquid facit, id esse rectum: vsque adea volitima superiore que and a que erat in bet errore.

roresetiams decem homines interfecisset, non mangis idsibi fore religioni, quam si canem interfecissona. Breniter, salsum boc, deceptumque lumenomina sugit, qua natura contraria & grania suntlestique boc ei proprium, quippe quod sit natura. Et quia sic omnino fallitur, ut putet se esse Deum, non dubitet iurare per omnes dinos, se nosse sa quod optimum est, & in eo esse ut id quod ost ounium optimum, extollat atq; querat ita sit ut runquam corrigi instruive possit, non magin quam diabolus

ipfes

Hoc etiam animaduertendem est, qu'à boc lumen se Deum effe arbitratur, ida, sibi arrogat,id in coeffe Luciferum diabolum Quod verd Christi vitam, & alia plura, ad verum bonnus pertinentia, & a Christo dolta atq; amata, reijeit, est Antichriftus otpote cum contra Christum docent atque vinat. Et quemadmodum lumen boc vafricie sua deceptum est, sic ab co decipiumur omnia qua non funt Deus aut dinina : boc eft, omnes bomines vero lumine, & eine amore non illuminati. Nam vbisunt, & quisunt à vero lumine illuminati, ij nunquam decipiuntur sed qui id non babet , & tamen ita affective oft, vt cum falfo boc lumine incedere, & apud id manere velit, is decipitar. Hocex eo fit, qu'o d'omnes bomines in eo quod verum luween non oft, in seipsos connersi funt feipsosque, & grod

and ipsis ville & accomodatum est, pro optimo ducunt. Quod si quis illud idem eis pro optimo commendet & proponat, & ad id cos adinnet, & confequi deceat enm fequentur, babentque pro oprimo magifero. Docet anten fulfum lamen boc, ounda que ad id pertinent:propterea id sequentur ommes, qui verum lumen nesciuntita fit, ve simul decipsantur.

Dicitur de Antichristo, cum venerit, eos qui Dei signiem non habebunt, secutures ipsum qui verobabebunt hi non sequentur ipsome : boc est, id iipsum lumon. Illud quidem vern eft fi quie id quod fibi optimum eft videlicet quod Deo optimum eft, affequi potest, id optimum est:ver um id non fit,quadin homo id quod sibi optimum oft, quarit & su-spicit. Nam ut id quod sibi optimum sit, inneniat & asseguatur, necesse ut prim id quod sibi optimuno eft amittat: quemadmodum suprà dillum eft. Sed si valt home id qued sibi optimu sit, ideo relinquere & amittere, ut id qued fibi optimum fit inueniat, id rursum falsum est. Propteres panci bemines poffunt in hanc viam venire.

Dicit boc falfum lumen, debere bominem ex- Religionis pertem effe religionis fultumque & stupidum ef- expertem se eune, qui eine rationem babeat : atque id vult ex effe. Christo planum facere, qui fuerit religionis expers ad quod respondetur etiam diabolum esse religio-FI

MLE

nis expertens, & tamen nibilo propterea esse meliorem.

Religio quid fir.

Percipe quid sit religio. Ea est, cum agnoscitur, bominem auersum esse, aut auerti à Deo suavolustate (id quod percarum & nominatur , & eft) atque banc esse bominis culpans, non Dei nam Dem peccaticulpa caret. Qui igitur est quise insentem sciat, excepto uno Christo, & paucis pratereal Scite, quisquis religione caret, enm aut Christam effe, ant diabolum In summa, vbi verum lumen est, iki est etiam vera restaque vita, que Deo acecpta & charaeft. Aclicet ea non sit perfette vita christi, est tamen ad eum informata atque institute, ab caque amatur vita Christi, & quiequid rationie, ordinis, & omnium virtutum proprium est. In bac inquam vita perit omnis ipsitas, ego, meum & similia: denique nibilin ea suspicitur aut quaritur, mis bonum propter bonum, & vt bonum.

At vbi falsum lumen est, ibi nulla Christi & omnium virtutum cura babetur. Sed quod natura accomodum & incundum est, id queritur & su-spicitur: binc existit salsa & inerdinata libertai, vt cuinscunque rei securus & negligens essicitur bomo. Est enim verum lumen, est semen Dei, ideog, fert frultum Dei salsam lumen, est semen diaboli at q, vbi id seritur, ibi crescit etiam diaboli frultum & ipsemet diabolu. Hoc percipi intelligique potest

## in superine scriptie verbie & argumentis. CAP. XXXIX.

Vers poffit, quisnam fit, ant quid sit bome Sine amodeificatus, fine dinions. Ad quod ego respon- funt nihili. deot Qui eterno fine dinino lumine illumination col-Infratusque est, & eterno sino dinino ansore accensus, is est diminus, sine deisicarne bonds : no de hoc lumine antea nomuella mentio facta est.

Verious felondum eft tunen, fine fcientiam, nibil effe, & ad nibil idoneaus effe fine amore : id quod ex eo percipi potest, quod etiamsi bomo praclare (coat quid virtus fit, ant vitimes, nife virtutens musat, non efficieur ant oft vatute praditio fed omissa virtute, sequitur vitinus. Sin virtutem suspielt, virtatem sequitar facitique amor, ve vitio sit inimicies neglie folum vitulm admittere aut consmittere nequent, verum etiam id oderit in cuntitis bominibies. Quinctiamosque aded virtutem amat, vi non committat vi ea non fungatur, camque exorcem ficubi potest idque million ob morcedens, ant canfain, mis ve viriatem amettest que es virtus ipfa premium : quo hisident jea contentus est, ve virtutem cum nallo i hispanto ant bono commutare velit. Hie eft aut efficitur, virtute praditus & qui vere virtute praditus est mollet totum banc mundum mereri, vi virintie expers redderetur:mallet que miseram mortem oppetere.

F 3

Eadem

Eadens of etiam infitieratio. Plenique bomines satis scient, quid infium sit aut ininfium, neg,
tamen sunt aut sunt insti-non enim amant institiam, ideoq; vitium & ininstitiam exercent. Quod
sinstitiam amarent, nivil possent ininstitum sacere:essent emmita inimici insessique ininstitia, vi si
eam in quopiam bomine parspicerent, sibenter res
magnas pati & sacere vellent, quo ininstitia extirparetur, & bomo institu essicere periguemallent, quam vi ininstitum quid sacere vellent intque
bec omnia nullam ob rem sacerent, nist amore insitie: esseque illus institus premio, ensque seipsa
remunerares ur, bic esseur & ess institus bomo, qui
centies mori massi, quam iniuste vinexe.

9

75

31

f

9

Eadem est veritatie quoquratio. Quamuis multasciat homo, quid verum sit aut follom, sine mendax, nis samen veritatem amat, non est verax sin amat, accidit in co quod de institia distamest.

De institia dicit Esaias cap, 59. Va, va omnibus qui duplici spiritu praditi sunt (hi sunt, qui externe bonovidentur, interne pleni sunt mendacio) di in quorum ere suntatur mendacium. Hinc intelligitur, scientiam manuscimemque ameris expertem, nullisus esse momenti. I dem intelligitur etiam in diabolo, qui malum di bonum, instrum di iniustum, di similia, scit atque nonit: sed quia bonum quod nonit, amore non prosequitur, non sit bonum quod nonit, amore non prosequitur, non sit bonum. nai:quod samin fieret, fi veritatem, aliaque bona Or virtutes qua muit amore profequeretur Illud quidem verum est amorem, scientumque tradior, portet, Ordoceri: verum nifi scientiam sequaturamor, vibil proficuur.

Eadem of Dei queque, & corum qua ad Deum persinent, ratio ve si qui homo magnam Dei, cinuqua natura cognitionem baben laque etiam sciro e intelligero patet quid sit Dom, nis ansurapreditus est, non siat dininus, ant dei sicatus: sin adast versu amer, necesso sit Dem, neque ad Denm persionent relinquat, omnibus que talebus rebus inimicus insessantes sit su per sit alebus rebus inimicus insessantes sit sit en amer sit beminum coniungit, Des, ve ale en amentum se paretur.

CAP. X.

I le surgis questio: Quoniamo bie dictum oft, An cogno qui Doum nouit, noc amat, eum nunquamo sei possit per tamen non amari, and qui albi deituristi Dou cognoscitur, ibi et amari: et qui Deum nouit, eum etiam necessario amare. Qui possit igitur bac duo contraria distainter sese connenire? Ad quod ego respondeo, bie rursus ese qui dam animaduertendum Distumies amare.

con, de duobus luminibus, quorum alternine verans, alterum falfum fis: a d cundens modam perfection-dus est etians duplex amor, verus & falfus iquorimm veranque oporteat ab aliquo timbue fine conquitione doceri, atque adduci. tam vera lux efficis oportum amorem, & falfa lux efficis falfum amorem. Qued enun falfum lumen pro optimo ducit, idem etiam amori pro optimo propuni, amandum que fuadet: & amor id seguinos y eluque pracea prano exequitur.

Iam superime distrime est of also summen naturale fixed matura waque eius propriumes, et ad emme pertinet, quicquid nature propriumes, et ad emme pertinet, quicquid nature proprium est, ad emmente pertinet, videbicet ego, mount, mibi, hoc, ikud, buins, et similia. It aque nevesso est it in seips decipiatur, falsumque sum quemente villam ego, ant meum, venit ad verium lamen ant scientia indeceptum, excepto una selo, quet est in divini personia. At que ut ad simplicie veritatic cognitione personiatur, necesse est ut has omnia surossant et personi.

Hoc quoque unturalis falsique luminic vel mascime proprimus est, volubenter multa seine, si sieri posse, magnamque à sun scientia & cognitione voluptatem, letitiam & gloriationem pertipiat ideoque semper plura, pluraque seire cupiat, noc vuquam in eo acquiesent aus contentum sitz & quanto plura co alciora nonit, tanto plan voluptatic babet, o gloriaviouse: at que vbi ad vantum faftigium perments, ve fe omnia, & Super omnia foir e putes, tum in fummun volupente confistis & glorintione, habetque fedentiam pre ve optima & prestantiffmarideoque doces ab amore debere feientia et cognizionene, cen rem opinimina as praffantifficano, americ ten fit y us ab to cognofetto & scire nongio ametur, quan idipfune quod cognofestur. Etenan naturale fallung; lumen, cognitionens feientiamq, Juansboc eft feipfuns, magis ama, qu'am illud ipfic qued competent. Qued fi fieri peffet, ut bee naturale lumen , Deum , simplicemque veritatem, qualis in Dve & in veritate eff cognosceret, non tamen descisores à sua proprietate hoc est à seipso, Ofice. Has quidous rations off cognitio, fine amore eine quad cognitum of, ant tognofeiture atque ita in consum fastigions ascendit arque repit, ve putet fe moffe Denne & veram fimplicemque veritatem: atque tra foiofine amet in fitofo.

Equidem Dom à multa et cognoscitur, mis à Dev. Et quin lumen illud puras se nosse Demasputat etiam se esse Denm, seque pro Dev venduat. 

Denm haberi vultiqued si omnaben rebus sanc dignum, & in emmia im habent, omniaque superanerit & vicerit, & similiatetiamque Christium i-psum, & Christi vitam, & emmia tudibrio habeat.

Nec

Noc enim vult esse shristus; sed vult esse Demin sompiternum: buim rei causa est, quid Christus, eimque vita, est oumi matura contraria at que ouerosaitaq; eam non sustinot matura, sed vult Demi esse in sompiternum, non bomo: & quidem libenter vellet se Christum esse, qualis unuc est post resurvellionem. Est enim boc totum, natura facile, incumum, dura sibi optimum esse putat. Ab boc quidem salso lumine, & ab bac falso deceptoque amore, cognoscitur aliquid, & tamen non amaturised cognitio & scientia magis amatur, quam idipsum quod cognoscitur.

Falfa scien

Est etiam cognitio, qua scientia muncupatur:
neque tamen scientia est videlicat, cum az andicione, aut lectione, ant singulari literarum peritia,
putat bemo se plurima scire: id quod scientia appellatur, seque bec aut illud scire dicit. Quad si
roges unde id sciat, respondebit se legisse in literio,

& similia: boc quidem scire & cognoscere vocatur sed non est scire, sed credere. Hac quidem scientia & cognitione multa cognoscuntur & sciuntur, qua tamen non amantur.

Falfus 2mor. Espreteres amor quidem omnino falsus, videlicet cum aliquid amatur ob premium ut si quis
instituam amet non ob institiam, sed ut aliquid bas
ratione consequator, & similia. Item, cum aliqua

Crea-

creatura aliam amat propter aliquid funm, ant fi creatura Deum propter aliquid amat, tum falfa Sunt omnia , est que amor bis nature maxime preprises:nec alium villum, nifi hunc amorem, prastare potest ant soit natura, ut natura. Nam si quie bos perspicere possit, nibil amat natura ve natura , nis Soip (a: boc quidem patto aliquid pro bono agrosci. Verus 2. tur, & new amatur. At verm amor, dos etus & mor. ducieur à verq lumine & cagnitione : verninque & eternum fine dinimum lum en decet amerem mibil alindamere quam verum, simplex perfettumque benum idque nullam aliam ob rem quem ob hounmineg; quia boc, aut illud, aut omnine quippi a ab conomine mercedu, babere velis sed amore ba ni, & quia bonum eft, meritog; ameri debet. Qued ita à verò lumine coquescitur, id etique à vero a more amaxi necesso est cam non potest perfectum bonum, qui Dem naminatur, cognosci, nisi à vero lumine, itaque etiam ametur oportet, vbi cognoscitur, aut cognitum oft.

CAP XLI was men mended and Oc etien animaduercendum eft, in que be. De vero s. I mine verum lumen, & verm amor eft, in ni. eo verum perfectumque bonum regnoscitur dia matur à seipsoidq, non it a ut id ipsum à seipso, co vt feipfum amet, fed vt verum fimpleng, bennem. Et quidem id quod perfectum est, nibil perest ans

vale

vule amare, quaterne ab eo amatur, nife vunniverunsque bouum. Et quia spfum est silud spfum, eportet ut ipfum seipsum amet: o quidem non feipsum, ut seipsum : neque à soipso, ut à seipsoised sie & quatenne vnum veruma; benum, amat vinum, verum, perfectum bonum : & unum, verum, perfe-Elum bonum, amatur ab uno, vero, perfetto bono. Arque bac ratione dicitur, & vernin est, Denni non amare scipsum, ve scipsum. Si enins effet aliquid melius Deo, id amaret Dens, non fetpfum: fiquidem in hec vere tumine, & inhec vere amore, non est aut manet vel ego, vel meum, vel mibi, velta, veltumm, ant quicquam tale sed lumen cognofoit & feit vnum bonum, quod ontit bonum, & Super omne bonne oft: o omnia in universum bount e ipfa funt in vivo, & fine hoc une unllum oft bounn. Proptered non his mentur bos antillud,ego ant in , aut similia: sed dum axat vinum, qued neque ego est, neque tu, neg boc autillad, sed est supra omne egod tu, boc aut illud; f in coomne bonum amatur, of onum bonum. Quemadmoduns dicieur. Omnia in one, or one: O onum in enemibres, or omnibres & ontine, & others bounds, amater per unum, in viso, & amore unites, ab amore qui habetur erga vinne.

His necesso est ut omnis egottas, meitas, ipstas, & buius generis alia, in universum percant, & relinrelinquanturboc est Dei proprium, excepto quan-

tum ad personalitatem attinet.

Quod igitur fit in bemine verè deificate sine agendo, fine patiendo, id fit in boc lumine, & in boc amore, & ex codem, per idem , & rarfum in idem. His jam efficitur et eo contentsu sit bomo, & Superfedent quicquam amplim aut minu cupere scire, babere, vinere, mori, effe, aut non offe, to huiss generis alia: hac omnia efficientar & funt vnum, & idemineque bic quicquam culpatur, nisi duntaxat peccatum. Quid fit antem peccatuman Peccatum te dictum eft. Eft enim peccatum, aliter velle, qua quidfit. simplex, perfettume bonum, aut unica eterna voluntas, & fine eo, & contraid, aut contra cam iplam unicam voluntatens velle. Quicquid inde proficifcitur, vt mentiri, vt decipere, iniustitia, dolus & omnia vitia, denique quiequid peccatum & vecatur & est, id omne ab eo proficifcitura quod aliter unit homo, quam Dem & verumbenom. Si enim nulla voluntas effet, nifi illa vinica, nunquam fieret peccatum. Proinde liquet dicere, omnem propriam voluntatem effe peccatum: & Sand nibil alind oft peccatum, quam quod ab ca proficifcitur. Asque boc voum est, quod verè deificatus bome conqueritur : & quidem vfque adeò conqueritur, adeoq; dolet, vt si effent eidem bamini vel centum infames seneque mortes perpetiende,

de peccato. Atque boc duret necesse est, vique ad mortem corporis. Voi boc abest, bic certe non est

versu ille dininus, sine deificatus bonso,

Igitur post quam in boc lumine, & in bec amore, promue bonum in vuo, & ut vonni, & vauni in omnist in omnibus of onum, & or omnia, amatur, necesse of or ametur etiamquicquid verebonum nomen habet : qualia sunt virtus, ordo, integritas, institut ; veritas, & similia. Breniter quicquid ad Denne, & ad verum bounm pertinet, ciusque proprium est, id ab eo amatur & landature of quicquid but contrarium, o hims expers estaid dolorem cruciatumque parit, & culpatur, ut peccatum, quippe quod verè sit peccatum. Et in que homine id in vere lumine, vereque amore amatur, is omnium prestantissimam, optimam, excellentissimamque vitam agit, qua unquam vel fuerit, vel futura fit, ideoque etiam amandam & landandam supra omnem aliam vitam. Hoc & fuit & est in Christo perfectissimum, alioquin non esset Christus. Asque bic amor, à que bec prastabilis vita, & omne bonum amatur, efficit vt quicquid pati, effici, aut enenire connenis, & esse opertet ant debet, id universum volenter & libenter fiat atque perferatur, quanslibet natura grave vel st, vel esse possit. Hanc ob rem dicit lesus Chrifm:

finilagum meum suane est, & ensu meum lene.
boc efficitur ab amore, qui prostantem vitam banc
amat: id quod in Apostolis & martyribus videre
licet, qui quicquid eis patiendum erat, volentes patiente sque patiebantur: nec à Deo optabant vit
ipsis dolor aus cruciatus brenior, sacilior, minorve
redderetur, sed tautum vi sirmi manerent, & constantes: & prosecté, quicquid dinini amoris preprium est, in verè deissente bomine, id adeò simplex, adeò relium planumque est, vi nunquam vera explanatione explicari scribive queat: ac ne qui
dem cognosci, niss duntaxat visi est. Visi qui dem
non est, ibi ne credi quidem pedum sciri petest.

Rursum naturalis vita ( vbi abest callida agi. Naturalis, vafraque natura;) ita mulciplex etintricata est, callidicato vt semper tot augulos, fulstates, fraudes, idque propter scipsam, querat & inueniat, vt id quoque ne dici quidem, scribius possit. Cum igitur omnic falsas fallatur, & ounis fallacia scipsum primb fallat, sequitur vt idem buic false quidem lumini amorique contingat. Qui enim sallit, is falsas est, quemadmodum alibi distum estaque in bac vita & lumine, & in eius amore, inest quicquid ad diabolum pertinet, eiusque proprium est, vsqueadeò vt nullum sit discrimen, Quandoquidem falsum lumen diabolus est, & diabolus, boc ipsum lumen est.

Hoc

Hoc percipi binc preest a quemedmedim dia. bolus Denmfe effe purat sant falte libenter Dens, ant pro Deo baberceur : atque in co enini daciph. tur, co quidem of queaded decipieur, ve fe mon pertet decipirfic accidit etians in falfo lumino, cing, apoore atque vita. Et quemadmodum Diabelm liberter homines amnes desiperet, & ad fo fuaque pertraheret, shique similes efficeret, atque ad bec multas artes afintias que toves idem accidis etians in hos lumine. Et quemadmodum Diebolum de possessione deigeere nome parest : se esiam bic accidit. Hoc totum ex co manat, quod Diabolus et matera putant ambe fo indesoptes, & in optime flatu: que fant est empiane deterrime nocentissimaque deceptio : itaque diabelus, & mature,idem funt. Villa natura, cisam diabelm victus est : inmilla natura, ne diabelia quidem villem eft. Sinc bec ad mondanam, fine spiritualem vitam referatur, manet nibilo minies omne lumen illud in fua illa falfa deceptione : videlicet qued decipitur, et qued alies secum, si pereft , decipit. Ex bis superine dictie potest esiane enidenties intelligi atque cognosci, millam bis offe differentiam. Quando et vbi verba finnt de Adamo, de inobedientia, de veters bomine, egoitate, fua cuinfque voluntate, libidine, appetitu, ego, menm, natura, falso lumine, diabelo et peccato, bac omnia idem unuma, funt

Diabolus Quid fit,

## Juni. Her valuer frame of contra Deli, & fine Dec. GAP. XLII.

O l'od fiquie une quarat ; un fit aliquid con- Des con-tra Deune , contraque verum bonum ? Re- tratium nipondebenibil effe neque contra Dans, neque fine hil eft, nife Der, wife duntaxut aliter velle, que unte volum- bominis tas aterna. Se quid aliterr velis quam valt ve- volunta luntas eterna, ia contra voluntatem eternam esti Num valt postulatque voluntas eterna, ut nihil alind velition & ameter, nifi duntaxat verum bomine quod fi fie aliter, fit contra cam. Hac ratione fit, ot vernm fit: Qui fine Des eft qui contra Deum est. Sed re ipsa nibil est contra Deum, aut contra verum benumied qued sic accipiendum est, quas dicat Dent: Qui fine me vult ant non vult ve ego, ant aliter vult qu'am ego, is vult contra me. Nam mea voluntar est, ot neuso aliter velit quam ego, aut fine me : & fine men volumente mulla voluntas debes effe. Quemadmo dum fine me neque effentia, neque vita, neque boc ant illud oft : ita nulla etiama voluntas esse debet fine me, & sine mea voluntato. Et que madmodum vert omnia qua fient, reipfa vinne fant in vera e fentia. & omne bonum, vinne bonnem ou ono, & fimilia, neque quicquam effe poteft fine ille une: Ita debent mones voluntates una voluntar effe, in von perfetta voluntate, nee olla poluntas effe debes absque bac una. Vbi igitur als-ST

ter fit, iniustum oft, Deoque & eins voluntati contrarium: ideoque peccatum.

Bonum quo modo querendú.

Vides, sicut autea dictum est, vi omnis voluntas expers voluntatis Dei, hoc est, omnis propria voluntate prosivoluntas, & quicquid à propria voluntate prosiciscitur sit peccatum. Quamdin quarit homo sui
ipsius bonum, & id quod ipsi optimum sit, vi suum
sibiipsi, & vi à seipso, id nunquam innenit. Quamdiu enim hoc sit, non quarit bomo quod sibi sit optimum tantum abest, vi id possit innenire. Quamdiu enim sic affectius est homo, quarit seipsum, putat que seipsum esse illud optimum: & quia homo
non est optimum, non quarit etiam optimum, quamdiu seipsum quarit.

Sed in que bomine quaritur, amatur, & suspicitur bonum vi bonum, & propter bonum, idque non aliter quam plane boni amandi gratia, non vi à me, aut vi ego, meum, mibi, aut propter me, & similia, ibi innevitur. Quandoquidem bis rotte quaritur. Vbi aliter sit, salsum est, & prosetto bos patto quaritur, suspicitur, & amatur persettum

bonum, ideoque innenitur.

Mereri nihil petest homo.

Magna stutistia est, si put at aliqui bomo, aut creatura; se scire aut posse aliquid per seipsam: prasertim cum putat se scire & posse aliquid boni, quo possit magnum aliquid à Deo moreri atque consequi; hac enim re afficitur Demignomique,

nia, si boc recte per spicias. Tamen indulget verum bonum cuipiam simplici & fatuo bomini, qui me-liora noscit: & ci plane quam sieri potest optima e-menire per mittit: ac quantum boni capere potest, tantum ei Deus sanè concedit. Verum quomad-modum ante dictum est, id non innenit aut obtinet, quamedin ita affele us est: nam egoitatem prorsum facessere necesse est: alioquin illud non inneniet, aut obtinebit.

CAP. XXXXIII.

Vi Christi vitam scit & nouit, is Christum Vbi Chriquoque scit & nouit. Rursum, qui Christi fi vita,ibi vitam non nouit, is ne Christum quidem nouit. Christus. Qui credit in Christum, idem credit eine vitam esse prastantissimam, optimamque vitam. Hoc qui non credit, ne in Christum quidem credit: Quantum vita Christi est in quoque homine, tantum etiam Christi est in co: & quam parum unitu, tam parum & alterisu. Vbi enim Christi vita est, ibidem Christus oft: & vbi eine vita non aft, ibi neg, Christme eft. Sicubi igitur Christi vita oft, aut ofset, ibi diceretur illud quod dicit dinne Paulen: Vino non ego fed vinit in me Christin. Atque bac est prestantissima optimaque vita. Ubi entre bec vita est, ibi est vinitque Dem ipse, et omme bonum. Posetne igitur vlla melser esse vita?

Hec perpende : Cum fermo ef de obedientia,

9 3

de nono bomine, de vero lumine, de vero amore, & de Christi vita, omnin bec sunt idem. Et vbi borum vnum adest, adsunt omnia: vbi vnum deest ant abest, millum adest. Sant enim omnia verè & reipsa vuum. Quod si quid buinsmodi est, vt eiua opera consequi possis, vt illud in homine nascatur & viniscat, buic berendum est, non vlli aliy roi, & quod impedimento est, id relinquendum sugiendumque est. Quod si qui id in sanctis sacramentis posset adipisci, is Christum verè & bene adeptus esset, ac quanto plus huius adipiscare, tanto plus etiam (bristi & quanto buisu minus, tanto minus etiam Christi.

CAP. XLIIII.

Des contentum ef fe. Dicitur, eum qui Des contentus est, satis babere, id quod verume est, & qui aliqua re contentus est, que boc aut illud est, is Deo contentus
von est. Sed qui Deo contentus est, is nulla alioquin
re contentus est, nisi duntaxat uno, quod boc aut
illud non est, & tamen omnia est. Nam Deus est
unum, est que necesse ut sit unum, & Deus est omnia, est qua necesse ut sit ousnia. I giunr quod est,
& non unum est, id non est Deus, & quoque non
est Deus. Quandoquidem Deus est unum, & opomia, & supra omnia. Qui igitur Deo contentus
est, is une contentus est, & cui uen sunt omnia

unum, & unum omnia, quinimo cui aliquid & nibil non idem valent, unumque funt, is Deo contenten effe non potestin que verò hoc inest in eo etiam

inest contentum esse, alibi unsquam.

Eadem est bic quoque ratio. Ve aliquis Deo se Deo obetotum obsequentem obedientemque prabeat, ne- dire. ceffe est us tantum patiendo obsequens sit & obediens, neque repugnet, aut fotuentur & adinuet. Qui non ita omnibus & bominibus & rebus obsequitar, & obedit in.vno, & vt in vno, is Deo non obsequitur aut obedit. Het videre licet in Christo.

Pt igitur aliquis Deum patiatur, pative velit, Deu pati. oportes ut ominia patiatur in uno, ut in uno, nec" ulla re ullives adversa resistatid quod etiam (b) i few prastitit. Et quirebus aduer sis resistit, & ad. nersus eat seipsum tuetur, is Deum patinon unts ant potest. Hoc sic accipiendum est: Non debet vilis rei aut creature, vi aut bollo resisti, vel voluntate, vel opere. Licet quidem adnersapracanere, aut enitare & fugere, absque peccate,

Igitur qui Deum aware vult, aut amatures eft, Deus vous is amat omnia in vuo, vt in vno: & omnia et vnum amandus in omnibus, ut omnia in uno. Item qui aliquid, hoc bus. aut illud amat aliter quam in uno, & propter vnum,is Deum non amat, otpote qui amat aliquid quod Deno non est : ideoque amat aliquid magis quam

quam Deum. Qui igitur aliquid magis amat quam Deum, ant aliquid amat prater Deum, is Deum non amat. Etenim debet & vult Deux foliu umaris verè verè nibil amari debet, nisi Deux. Et in que bomine verum lumen & verum amor inest, ab co nibil amatur nisi Deux. Amatur enim ibi Deux vi bonum, & propiar bonum: & omne bonum vi unum, & unum vi ammia. Nam verè omnia sunt unum, & unum sunt ammia in Deo.

CAP. XLV.

An peceatum amai.

Hole existit quastio: Postquam omnia amari debeat. Responder, an peccatum quoque amari debeat. Responder, non debere. Cum ensu dictur Omnia, intelligitur duntaxat bonum: o omne qued est, bound est, in co quod est. Diabolus est bonus in co quod est: bac quidom ratione nihit est malum, aut non bonum. Sed peccatum est alicer velle, cupere, aut amare, qu'am Dens. Atqui boc velle, non est esse itaque ne bonum quadem est.

Nulls res bons, nifi in Deo. In summa: Nulla res bona est, nisi quatensu in Deo est. I am omnes res boc ipsum quod sunt, in Deo sunt: & quidem multo magis, qu'am in seipsis: propterea sunt omnes res bona, ut quidem sunt. Quod si esset aliquid quod non essentia esset in Deo id non esset bonum. Atqui velle & cupere aliquid quod sit contra Deum, non est in Devinec enim potest velle aut cupere Deux contra Deum, ant ali-

ter quam Desu. Itaque id malino est, non bounn, aut etiano plane nibil est. Amin oriano opera Deno, sed non ominia opera. Quenamo igiture Que à deElrina & disciplina veri lumihit. Es à vero amore prosiciscuntur. Qued ab his. Soin hos se sui possible se sui prositate. A qued huiusmodives, id Dei est viag placet sed qued à faiso lumine faisove amore prosiciscitur, id totum pranumes faisove amore prosiciscitur, id totum pranumes faisove amore quad prosiciscitur, sit, omittitur, agitur, aut toleratur ab alsa voluntate, aut cupiditute, aut ab also amore, quam à Dei voluntate & amore id est, & sit sine Deo, & contra Deum, est que etiane centra Dei opui, & contra Deum, est que etiane centra Dei opui, & contra Deum, est que etiane centra Dei opui, & contra Deum, est que etiane centra Dei opui, & contra Deum est.

hander Idendykt X PA Come in per cale

Die Christus: Qui non credit, auterede Fides par!

The vale part perest of daminates of perdictions.

In est hoc certe verum est. Nam qui homo venit

in hane vitam, non habes scientions, nec potest ad

sientiam venire, niss print credattet qui scire valt

ante quine credat, nunquam venit ad veram scien

tiam. Monsum hat accipienda de capitibus Christiane sidei hac enimonenes, o unusquisque Christianus bonso vulzò credunt, sontes equè ac insentes, mali equè ac beni. Hac credenda sunt: alioquin ad corum cognitionem perveniri non potest.

Intelligenda sunt hac de veritatis negotis, que

sciri possunt, or inveniri. Hac credenda sunt antè

G q qu'am

que so sentur ant inneniantur, alioquin nunquă ad verano scientiam pornenitur. De bas side loquitur Christus.

CAR XL V.H.

Propria vo

Dicitur, Nallius vei tantum effe apud inferos, quantum propria voluntation d quod verum est. Nebilenim aliud ibi est nisi propria voluntas: quantifi effet, nullui etiam Orcus ant diabolus es-

Quad dicitur diabolus Lucifer cecidisse de coelosseque à Dec anereisse, & similia suivil alind est, qu'am qu'ed voluit propriem voluntatem habere, neque eins dem voluntatis esse cum aterna voluntate. I dem plane accidit Adamo in paradiso. Et com de proprie voluntate sit serme, intelligendem est eau essevelle aliter, qu'am simplex eternaque voluit au velit.

Quid sir paradisus,

Sed quid est paradifici Paradific est, quicquid est. Quicquid enim est, id bonum & incundum est, & quidem etiam Deo incundum ideag & est, & rite vicatur paradifus. Dicitur etiam paradifus este vestibulum, sine suburbium regui ecclestis. Sic etiam omne quod est, bene dici potest suburbiu eterni sine eternitatis: presertim quod in bac vita ex temporariys rebus, in creaturis, & ex creaturis Dei & aternitatis percipi cognoscia; potest: Nam creature, demonstratio sunt, & viaqua ad Deum

Deum eternitatemque ducat. Ita fout amuia vefti bulum & fuburbium aternitatis, ideogue merisa paradifus & dici & effe poffunt.

In boc paradifo omnia concessas un su que in ao funt, excepta one arbore, simque fructionid quad sic accipiendum oft : Ex omnibus que sunt , wibil vetitum, nihilque Des contrarium est, nisi duntaxat vnum videlicet propria voluntas, ant vi eliter velis quans velit voluntes eternament

Hoc perpendendum eft. Dicis Dem Adamo, hoc est, unique bomini; Quiequid to facis ans non facie aut quicquid fit, id invetitum licitumq, oft dummode non extra aut facundum tuam voluntatem , sed ex men, & forundum menm fiat: Qued vero ex tua valuntate fit, id vniner fum est aterna voluntati contrariummon quia omnia opera qua itafiant, sint eterne voluntati contraria, misi tum, cum finnt alia voluntate, ant aliter quam ex eterna valantate.

Vares bie aliquie: Postquam bae arbor, Cur Deus propriam Videlicet propria valuntas, est Des & hominis terne voluntati vique adeo contraria, cur cam volunta-Demercanerie & fecerites in paradife colleca\_tem creauc neritiad que ego sierespondes: Si quis bono, ant sit, cum en siqua creatura explorare & scire cupit Dei ar- voluntati canum consissum atque voluntatem, it a foire a- contratia.

G 5

went cur sandem Deus quicque faciat aut non faciat, de buins generis alsa, is non aliter cupit quans Adamus & diabolus & quandin durat hac cupiditas annquam id cognofeirur pec est alind bomo quain quali Adamen fine diabelus. Het enime cupidit as varò ab alsa cunfa proficifeitur, quano ve mde voluptatem capias & in co gloriere que verareft fuperbia, where sweeps a too labely, and the

Verè demifius deilleminatus home, non optat à Doo spine arcana fibi patesiers, et a ve quarat, cur Dem quicq faoige and differat & buing generie utid Contragno speak duntaxus, veipfe in feipfo ad nibilum redigatur, frat og voluntatis expert ita velam as eternain ip/quinat & pollettic ab alips volumentibus inimpedita maneat, vique aterna volument ab ipfo: Animopfo fatisfiat. Tamen parest aliquid alina and questionem band in hance modum responders Omninia que santa commibus creaturis , prastantissimum & incumissimum est cognitio, sue ratio & voluntas : que due ita inter se consunita sunt, ve obi vunn adeft, adsie & alterum. Quad fi bet due non effent, ne villum quidem esses ansmalirationale, sed satum belive, & bellut.
tarid qued esses maginim virium, net vsquem pesfet Dem vel suorum nec fuam naturane ( de que ante dictum est ) agendo obtinere quod tamen fieri connenit, & ad perfectionem pertinet.

Zam.

lam cognicio hac & ratio creata, dataque eft com voluntate, que & voluntatem, & feipfam docent neque cognitionem , neque voluptatem effe à Sopla, de carum wentram fuam ipfim effe, aut efse debere neque debere sibypsi debere aus vellesco neutrans sibipps prodesse, aus sespla vis debere ad seivsam, ant propter seipsam, sed à que sunt, eine etsam effe, eique obsequi debere, & in eum verfit fluere, o in scipsis, boc est in sua opsitate; ad nihilum redigi.

CAP. XLIX.

Ile tursum quiddam animaduertendam eft, Voluntaté I presertino de voluntate. Voluntas eternas creancrit. qua in Des, origine & essentis fine ville opere aut actione est, eadem voluntas est in homine, ex terifque animentibus, agens atque volens. Mans volantatis natura & proprium est velle. Quil emm alind agat? Nequicquam enim effet, si nullam u-Etionem baberet. Atqui non potest id fiet a fine as nimalibres. Isaque animalia effe opertet, eaque oute habere Dene, or het voluntas ; funm ipfins opin in eu babent d'faciat : que alsoquin in Des fine opere est, & non esse non potest. Itque est volume tus in animalibus (que creata voluntas appellatur )non minus Dei, quam eterna voluntas Mich animalium. Et quia Deus sine animalibus cam actione et motu velle non potest : proptered out

id facere in animalibu. & cum animalibus. Quapropter debent animalia hac ipsa veluntate mbil velle : sed Dens debet & vale actione velle cum voluntate, que in bomine est, & samen Dei est. Qued sicubi, ant si que in bomine inesset boc plane at g, ommino mibile fet quod vellet bomo fed Deus: non effet inquam ibi voluntas, propria voluntas: nec aliter vellet is bomo, quam quemodo vult Dem, Vellet enimibi Deus, non homo, effet que ibi Voluntas cadem cum aterna voluntate, & in cam enfluxisset ; & in bomine esset & maneret amor atq dolor, voluptas & cruciatus, & fimilia. Nam vbs voluntas volenter vult, ibi est amor aut dolor: Quandocunque finnt, que vult voluntas, adest aroor: sin finnt alia quam qua velit voluntas, adest dolor: at que bic amer & dolor, non hominis est, sed Dei: cuins enim voluntas oft, ein dem eft & amor atque dolor. Atqui non est en voluntas homi. nie fed Dei, Itaque einfdem est etiam amor atque dolor; nec ibi quiequam culpatur, nisi duntaxat quad contra Deum est nec item vila ibi adest letitia, nife duntaxat à Deo, & ab co quod Dei est, Deigne proprium eft.

Igitur que ratio est voluntatis, eadem est etiam cognitionis, rationis, potestatis, amoris, & omnimm que insunt in bomine: vt sint vninersa Dei, non bominis. Quod sicubi contingeret voluntatem

untatem emonino relinqui, alia etiam pror sum relinquerentme: atque sta Desu emenia sua obtineret, & voluntae non esset proprie voluntas. Sic creanit Dem voluntatem fed non ot effet propria.

CAP. L

TVuc venie diabolus & Adames, boc est propriavo falfa natura, sibique vendicat hanc volunta- luntas hotem, & propriame rendit : & en ad fuam & fue minem red rum vilitatem frustur. Atque bec eft danounus dit inquieillud, & iniuria. His inquam morfus eff, que mowordit Adams walnus id qued vetitum, Deoque contrarium est:ac quamdin,& vbi propria voluntas est, ibi muquam est vera quies, (id quod videre licet tum in bonoine, tum in diabolo: ) net item vera felicitas ibi vinquam certe adest, nee in bac vita,nec in fempiternum. Vbi adeft hac propria voluntus, ibi adeft proprietas, ve homo fibi voluntatem vendicet, propriamquefaciat. Qued niss relinquitur in bac vita, sed extra banc vitam fertur, conigciendum est, eane unquam relinqui posse: nec ouquant ibi vere aderit contentum effe,neque pax, neg, requies nec felicitas, id quod item in diabolo videre licet.

Nisi effent animalia ratione ant voluntate pradita,certe Dem maneret effetque ignotus,inama. tu, illandatu, & inhonoratus e fent que omnia apimalia nibili, & Deo ad nibil idonea. Ita respon-(HIM

sum eft ad questionem. Quod si qui sit qui seiplum,ex hac longa prolixaque oratione, que tamen brenie & vtilis in Deo eft, corrigere possit & velit, id Deo gratum erit.

Libera vo-Dei.

Qued liberamest, and nullisses proprium est: 6 luntas, est qui id proprium facit, inique facut. Iam ex omnis bus liberalibus nibil cam liberum est, quan voluntas : & qui cam propriam facit nec cam relinquit sua illi nobili libertati, liberaque nobilitati & libera natura inique facit. Hoc facit Diabolus, & Adamus, & omnes corum imitatores. Qui verà voluntatem sue illi prestanti libertati relinquit, rette facit: hocfacit Christins ; & onene eine smitatores.

> Qui voluntatem sua illa prestabili libertate prinat, propriamque facit, buise omnino premium est, ot curie, solicitudinibus, inopia, agitationi, inquietudini, & omni infortunio sit obnoxius, & in eis maneat, quam din illnd durat, & in hac vita, & in sempiter num: qui verò voluntatem sua libera nature relinquit, is babet fatis, paceno, quieteno, fælicitatem, & in bac vita, & in sempiternum,

> Vbi , & in que homine volunt as non redditur propria, sed in sua practara libertate manet:ibi existit & est verè liber & solutius bonso, fine creasuraide quo dixis Christus Verisas vestiberabit,es contino post: Quem filim liberat, is vere liber eft.

CA-

## CAP. LI.

Sparie representative sent and many Hocqueque animaduertendum est: In que be- In colesti open fibi progrium, videlicet velle: vultque qued hileft cu-vult, inimpedita, & quidem vult qued est in quag, proprium. to prafantifimum atque optimum. Quicquid vero praftabile bonnuque non est sei contrarium est. doloremque parit, & guerelam ac quanto liberior & expeditior voluntas eft, santo maiorem crueiatum, dolorem, queretamque paris ei imprebitat, miquitas,malitia, vitimo, quicquid denique peccatum & vocatur & eft. Perfpicitur boc in Christo, qui praditiu fuit omnium liberrimea, expeditissima, minimeg, propria voluntate : que in ville vuquam bemine velfuerit, velfutura sit. Erat & Christi bumanitas longe liberrima solutissimag, ereatura: & tamen tantă querimoniam, miseriam dolorem, propter peccatum, boc est propter omnia que sunt Deo contraria, pertulit, quantam maximam ulla creature forre potest. Verum ubi lihartatem fibi sic vendicat bome; ve propter peccatum, & ea que funt Des contraria, nullans querimoniam, wiferianve feras fed eminen fecarm fit & negligen, velitque fo in hac visaea ef-So conditione, qua fuit Christus post resurrectio-Mem,

nem, & c.ibi non adest vera dinina libercan ex varo dinino lumino sed adest naturalis, ininsta fasso,
errans, diabolicaque libertas, ex naturalis, fasso, errante lumine. Si non esset propria volunta,
nulla seret proprietas. In regno caelesti ninil ast
propriume ideoque est ibi pleim copia, vera pax,
omnisque selicitas. Quòd si esset ibi quispiamo, qui
sibi proprietatem vendicaret, eum oporteret migrare ad inseros, diabolumque sieri est apud inseros vult quisque proprium voluntatem babere: ideoque est ibi omne insortumium & inselicitas, idema, sit etia in bac vita. Quod si quis esset apud
inseros, qui proprie voluntati & proprietatio expers sieret, is ab inserie ad caeleste regnum veniret.

2

1

.

6

2

t

Homo in hoc feculo est inter cœleste re gnum & Orcum,

Nunc est bomo in boc seculo inter caleste regnum & Orcum, potest que se connertere ad vtrumlibet. Quo plus est enim proprietatis, eo
plus est orci & infalicitatis: & quo minus est
proprie voluntatis, eo minus est orci, eo que propius est caleste regnum. Quòd si posset bomo
in boc seculo, proprie voluntatis & proprietatis prorsus expers esse, solutusque & liber, ex
vero dininoque lumine, & reipsa in eo statu maneret, is de calesti regno certus-esset. Qui proprium aliquid habet, aut habere vult, aut libenter haberet, is est insemes proprius: qui verò
propry nibil habet, aut habere vult, nibilque cupis
habere,

to the fatherin the liber, milingly, proprint oft.

CAP. L11. Lan longa vica, videlicot annis fere 3 3 & Christis dimedio, & pancis varbis, dum divis. Sequert me. Vi varo en aliquis sequetar, ovonia si relinquen-da sunt. Nam ab illo quegne relicta fuerum omma: & quidem sta relieta, ut à nallo unquans magie val reliela facrint, vel ralmqui possint. Praterea qui vult eum sequi, oportet ut crucane tollat : que quidem crux nibil alind est quem vita Christi. Est enine bac awara cruz omus nature: propteres dicit: Qui non relinguit omnis, & crucem to lit, non of me dignu, non of mens discipulm, neque me sequitur.

Sed libera, falfa natura, patat fe omnia reli- Crucem quiffe, sed crucem non vult: desta fe eine fatie ba caro repubueffe, nec en ampline egere : & fallitur. Si enim diat. erncem unquam guftaffet, nunquam poffet cam relinquere. Qui credit in Christum, credat oportet emnia que scripta sunt Dicit Christies: Neme Quomodo venit ad patrem nisi per me. lam perpende, que per Chrimode per Christum veniendn sit ad patrem: De- flum venibet beme seipsum, juaque omma intus & extra endum sie examinare, et ita se gerere et custodire (quoad ad patrem tim fieri potest) ut in ipse nunquam intre existat. ant maneat politas ant expiditas, amor ant estimatio

ř

0

4

ò

matio, cogitatio ant voluptat și fi que Denno deceat, & licita sit, perinde ac fi Deus ipse effer ipse homo. Asqui ubi deprehenditur existere aliquid quod Deum non deceat, licitumve fit, id extirpen dum oppugnandumg, est, cum primum, & quam optime fieri potest: Idemg, faciendum est etiam extra, in faciendo, aut non faciendo, in lequendo, tacendo, vigilando, dormiendo: denig in omitous ritibus & moribus, quibus bomo vel focum, ant rum alijs, vel erga seipsum, ant erga alios fungitur. In bis omnibus caveatur no quid alind evemiat, neu se home ad aliquid aliud convertat, aut aliquid alind in evexisters aut moners, velintus vel extra andeat, neu quid alind ab co fiat, quant qued Deo dignum fit, fierig ritepoffit & liceat: perinde ac fi Deus ipfe, effet ipfe bomo. In buinfmodi bomin e quiend oft, aut effet, quicquid effet aut est intm, aut fieret extra, id est aut effet Dei, & homo est a ut effet imitator vite Christs, quam nos vitam intelligere & eloqui possumus. GAP. LIII.

t

9

I

bi

bo

gn (m)

Christi imitatio.

Si quis igitur banc vitans baberet, is iret & veSniret per Christum ad patrem; esset enim imitator Christi. ideog, cum Christo veniret ad patrem, & per Christum: esset g verus servus Christi. Nam qui eum sequitur (quemadmodum ipsemet dicit: Qui mibi servire vult, me sequaturi
quasi

quesi dient: Qui me non sequitar, mobinen servis)
qui, inquem, sic Christum sequitar, eig fervis, a codem sucrat ubi Christine eft, videlicet ad patre. Sic diche ipfe Dominion Christin dum die Pater, volo us ubi ego fum phidem fit etiam fer out mens. Hac via qui incedit, le per iamam intrat voite, bec oft, in vicam eternam eig tanter aperit. Qui vero alia via invodit, consturque ant se posse arbitratur ad patrens unt ad aternam falicitatem venire, aliter quans se per Christum, is errat non enim relta via incedio, neque per rectam portam intratzitaque ei non aperitar queniam far eft, o latre, quemadonodono dicit Christini.

Perpande iritar, werem per mordinata libers tatem, immunitatem, negligentiam, virtutem aut vitium, ordine ans engufinnen, & catera, quemadmediane ves facile percipil trum, inquam, sic recta via, ant ad rectamportum intretur, an forms. Hac negligentia neque in Christo fuit, neque in selle verorum cini imitatorum eft.

Dicis enim Christin : Nemo venit adme, nifi trabonte patre meo. iam boc fi accipe : Patrem ego intellige perfectum fineplex que bonum, quod ommia, & supra omenia off, & sive que nulliam vere bonnes opus unquam velfactum oft, vel fiet. Et quia omnia est, necosse ost us etiam & solum sit, et sprammia, Nibil etiam corum offe potest, qua

H 2 Greatura creatura, ut exeatura, comprehendere aut intelligere valet. Quicquid enim creatura, ut creatura,
boc est secundum sua creationis conditionem, comprehendere aut intelligere potost, id aliquid est,
boc aut illud, & porro creatura est. Quad si esset
simplex perfectuma, bonum, aliquid, hoc aut illud, quad creatura involligeret, non esset id omnia,
neg, solum nec item persectum ideog, ne nominatur quidam: Putatur earum nibil esse, que creatura suapte natura comprehendere, intelligere,
cogitare, aut nominare potest.

P

Cum hoc perfect is of innominatum in gignentem personam influit, in qua suum unigenam filium, & seipsum gignat, nominatur pater:

Quomode trahat pater ad filium, & vicissim filius ad patrem.

CAP. LIV.

Considere of perpende, quemodo trabate pater ad anglum, videlicet boc modo cum anima siva bomini detegitur or patasis alimpuid ab boc perfecto bano, quasi uno momento, aut uno rapsu, gignitur in bomine quadam cupiditas propunquandi perfecta bono, seque sum eo coniungendi. Hac cupiditas quanto maior est, també es plura patasiunt: or quanto plura oi patasiunt, tanto plus cupit, or attrabitur. Se trabitur or incusarur bano ad coniunctionem aternichomis ang, hac est patris attractio ará, isa docesar borno videlices ab co ipso quod eum trabituse videntes de consensitio de consensitio quanto para el consensitio de cons

licet ad coniuntionem illam non posse venire, nisi per Christi vitam eò veniat : ita sit, ut illam ipsam vità, de qua superius dittu est, sibi asciscat.

Iam perpende bac dista due, que dicit Christus. Unum, Nemo venit ad patrem, nis per me: boc est, per meam vitam, sicut ante dicta est. Alterum: Nemo venit ad me, videlicet, ut vitame a capessat, et me sequatur, nifi monente, trabenteg, patre, hoc est, simplici eternog, bono, de quo dicit Paulus: Cum venerit perfettu, abolebitur quic quid est ex parte. Caises disti sententia bac est: In que homine perfectum illad cognoscitur, invenitur & sentitur, quantum in bac vita fieri potest, huic homini videntur omnes create res nihil effe pre hoc perfecto, sicuti re vera nihil sunt. Nam extra perfectum, & absq. perfecto, unllum oft verum bonum, neque verum effenti igitur perfe-Etum babet, aut cognoscit, & amat, is babet cognoscitque sam omnia, & omne bounm. Quersum igitur ei plura, aut alia? aut quorsum ei partes?cum partes omnes in perfecto conmunita sins in una esfentia.

CAP. LV.

Vod bie dichmest, id omne pertinet ad exteriorem vitam, estque via & aditus quidam ad veram interiorem vitam. Atque interior secundum bane incipit:

H 3

Chm

Quomodo fit Deus emailin hamine.

Cum vult home perfellum, quead eine fieri peteft, guftare, omnes rescreate, asque adeo homo isse, homini in nibilians redigitur. Quod si vere intelligium, perfectum illad solum effe omnia, & supra omnia, consequitur binc necessario, ut agnescatur owne bonum esse duntaxat illies perfecti, non n'im creature : ut effentie, vita, cognitionis, scientie, potentia, & similium. Deinde consequitur, ut homo nihil sibi arroget, non vitam, non ef-Sentiam, non potentiam aut scientiam, actionem, aut actionis tomissionem, nihil denique quod bonum nominari possis. Sic efficitur homo pauper, & inseipso ad nihilum redigitur : nec non in ipso, & cum ipso, omne aliquid, boc est omnes res creata: tum demum existit vera interior q, vita,et porro efficieur Demipse, ipse homo, ita ne ibi nibil sit amplius quou non sit Deus, aut Dei : neque st ibi quicquam qued sibi aliquid arroget. Itafit, ut vivat, intelligat, possit, amet, velit, faciat, o omittat solus Deus, hoc est, eternum, unum, perfe-Etuns, ita vere effe debet. A'que ubialiter eft, posset ibi melius & rectius seres habere.

Est etiambonum opus, & aditus, si curetur ut qued optimum est, sit charissimum : & optimum eligator, eig, adhareatur, & cum co sese coniun-

gat homo, primum in creaturis. Sed quid est optimum in creaturis ? Illud videluct, ubi aternum creaturis.

perfectumg,

perfettumque bonum, nec non fua, que eins propria funt, maxime elucet, operatur, cognoscitur, & amatur . Quid autem eft id quod Dei eft,einf. que proprium est ? Dico id omne illud esfe, quod relle & vere bonum vocatur, nominaria, potest. Cum homo in creatures fic adberet ei quod optimum cognosci potest, & in comanet, neque retrecedit, fit ut porro veniat ad quiddam melius : itemque ad alind etiam melius, eò usque ut homo intelligat, sentiatque aternum illud, unum & perfeltum, effe immense & infinite, supra omne creatum bonum.

CAP. LVI.

Gitur si quod optimum est, idem maxime a- Deussolus Imari debet, & si id homo sequitur, debet pro. amadus, & fecto eternum illud unicum bonum, supra om- dus, nia & solum amari, eique soit adherere debet homo, & se es quoad esus fiers potest consungere: & si aterno unico bono emne bonum acceptum ferendum est, sicut merito & vere est :etam etiam iure & vere acceptum ferendum est initium, pro. greffio, dad finem productio : idemq, ei imputandum & adjudicandum est, it aut homini, sive creature nibil restet, ita vere debet esse. Quicquid contra dicatur & occinatur, sic venitur ad veraminteriorem vitam. Quorsum deinde evasu ra sit res, aut quid sit ibi pat faciendu, aut qualis

bac vita sit sutura, nemo eloquitur & explicat, nec unquam vel ore enuciatum, vel corde cogitatum am cognită suit, qualis sit buiusmodi vita.

Peroratio.

Has tonga, hastenen scripta oratione breviter co uprehensum est, quo pasto iure & vere sieri debeat, ut in komine nihil sit quod sibi quicquam arroget, aut quicquam velit & cupiat, aut amet, aut sufficiat, excepto duntaxat Deo, et divinitate hoc est, eterno, perfesto, unicoque bono. Quod si quid est in humine, quod sibi arroget aut velit, existimet aut cupiat, vel aliud velplus quam eternum bonum, id nimium & vitium est.

Aliud breve dictum: Si potest homo eò pervenire, ut id si Deo, quod homini sua manus est, co esto contentus. Atg, hoc vere sieri debet, idq; merisco & vere debent Deo omnes animantes, prasertim ratione pradita, & maxime homo. Hoc ex

eis percipite, que superius scripta habetis.

Carenda est libertas carnalis. ince etiam memoria commendandüest: Postqua sousa, progressue t homo, ut sibs buc perverisse vicleatur, tempus est ut prospiciat, ne tum diabolus cineres ibi serat, ita ut naturam suam, tranquilistictens, quietem, pacem & voluptatem, in co quarat & capiat, & in stultam inordinatema libertatem & negligentiam labatur: id quod à vera illa divina vita alienum omnino, et remotum est. Hoc ascidit homini, qui non intravit, vit, neg, intrare unit reliavia, et ad reliamianuam, boc est, per Christum, sicut ante dition
est: vultagant se posse putat, aliter, ant alia via
venire ad summam veritatem aut se scilicet eò
iam peruenisse arbitratur, antequam verè pernenerit. Patet boc ex Christi testimonio, qui
dicit: Qui alia intrare vult, quam per me, is
nunquam rette intrat, aut ad suam veritatem
peruenit: sed sur est, et latro.

Ut not à nobis ipsis discedamus, et nostra ipsorum voluntati mortui, soli Deo et eius voluntati vivamus, faxit Deus, per eum qui voluntatem suam patri suo cœlesti tradidit: qui vivit et regnat cum patre, in mitate sancti spiritus, in perfecta trinitate in sempiternum. Amen.

GRAVIA QVÆDAM DICTA;
quibus scipsum explorare diligens Christi discipulus queat, & cognoscere
quid super vera & intima unitione
unici supremique boni studendum sit.

D'en est unicus, & unitas existit & manat ab eo solo: nec tamen de eo, aliequin ea decresceret, sieret g minor.

Vbi sunt duo, que una servari ant covenire eporteat, sieri potest ut inter ea oriatur discordia. Hec Het due non nisi voluntate dissidere possent, id quod esset summa cansa & occusio omnis dissidi, etiam in Deo, si duo possent essent in eo.

Nibil enim est quod dissensionem pariat inter omnia que dissentire queant, nisi dissimilitu-

do volunt atum,

Hoc unum (Dens) vult unum,est q omnibus binis contrarium.

Itag ergo quicquid etiam creavit ipse, super unico illo creavit: alioquin ei defusset ordo.

Preferea nullam potuisset eius creatio, sive creata res, habere constantiam, propter voluntatem contrariam; quomadmodum videlicet nunc sit ideoque interire oportuisset.

Ea unitas metiri, cogitari, tractari, cognoseive non poterat, nisi duntaxat ab uno, & per unu,

idque interdum in suo contrario.

Contrarium existit ex seipso, sine culpa ad-

versary.

Hinc apertissime perspici potest, oportuisse ut uni et optimo esset aliquod obiectum, ex quo illud, quoad eius sieri posset, disceretur.

Id obiectum fuit, et est, omnium animalium

effentia et esse.

Maxime et optime in rationali, et per rationale animal, qui Adamus fuit:

Hic se videndum exhibet omnipotentia et misericordia, sericordia, infinitaque bonitat Supremi cui no-

men eft Dominus.

Ad maiorem insuper cognitionem, liberum creavit quod treanit. Quoniam quod ita liberum fuit, est et manet, id nibil proprium naturaliter creare aut facere potest. Iam etiam liberum illud nulla in re seipsum connenientim exerere, ant videndum prabere potest, quam in suo obietto.

Qui aliquid quod liberum eft, et effe debet, concludit, propriumque facit: is contra enunfacit, qui illud liberu fecit et creavit. Hoc est peccatu.

Peccatum clarissime cognoscendum est, si id

perfecte odsfe velis.

Odium situm est in contrario, qued vere nominatur semen Dei, sive image Dei, que libertatem

supit sine intermissione.

Hec durat et est:et duret vecesse est, quamdin Deus, in eo quod ipsa est, et esse ac manere perest. Est enim ab uno, nec unquam inde se depells patitar.

Vt ea et cito et recte instauretur, interponit se unum slind perfette, ad omne quod à seipso dis-

tunctum eft, in integrum restituendum.

Hoc fieri non poterat, nisi in quopiam quod se disunctum affimularet sed citra omne detrimentum unitatu:

Id oportuit et necesse fuit ut seipsum (quate-2145 nuis unum est) co solum unicum apertissime declarares, que libertas in statum suum rediret, quem tamen nunquam amiseras.

Hine stind (videliett losus Christus Nazare-

cuit, babuit at que usurpavit.

Hoc non erat eius (quemadmodum ipse testatur) sed illius unius à quo id acceperat, ut id per

eum patesieres.

Nec tamen eo privari poterat, tum propter ius, tum ob perfectionem, quam necesse erat ut baberet propter libertatem, ut eam optime (sicuti par erat) declarare posset.

Omnium in co perfectissimum fuit integra & omnibus numeris absoluta unitio voluntatie, qua sibi id non arrogavit, à quo erat ipse unum: also-

quin deceffiset uni.

Nunc extat adhuc (quemadmodum iam indicatum est) liberum illud, quod amittendum non est: alioquin dumnu afferret divinitati, à qua est, & cuius proprium est. Perdidisset enim illa aliguid, quod in nibilum abisset: & aliquid suisset, unde consequi posset ut totu eodem pacto periret.

. Vt igitur id fiat, necesse est, at secundum exemplar (quod perfectissimu esse propter officium necesse est) siat, idg, plane ad arbitrium & voluntatem unius, quod nunquam à seipso discordavit.

Hos

Hoc est evocatur radire ab ount dissidente in unicum, quod per omnem vitam studendu est: Qui vult, potest: qui id non credit, tenter.

Hoc potest & oportet sieri tantum amissima eius quod uni contrarium est: alioquin non potest. Ea est obsequentia in obsequentia, videlicet integra traditio, persectum quoddam sacrisiciu, quod voluntarium est. Breviter, is Christius est verus Dei silius, primogenitus fratrum, cuisus proprium est quicquid pater potest: qui verus ille (equester est, per quem unicum possis et necessario debeas ad unicum, hoc est, ad patrem venire, qui pater eum huic rei destinavit.

Si quis huius orationis rationem consequi nescit, is caret Spiritus testimonio, cui mipse disciplinam excludit et repudiat. Si quis eam intelligit, indicat. Indicat autem Dei spiritus omnia. Si
quis eo destituitur et caret, eius culpa est, quod
de casu solicitus no est ut corrigatur, qui tame cor
rigendu est. Si quis hac dicit ess acutiora, sciat
"maximam sancti Spiritus stultitiam (ut ita lequar) acutiore esse summa totius mundi sapientia.

FINIS.

<sup>\*</sup> Non esse mirum, si hac carni acuta videantur: sunt enim divina, de quibus indicare caro non potest, ideoque acuta indicat: quemadmodum si nostua neget se posse cernereclaritatem diei, quippe utens luce nostis: cuius clarissima pars obscurior est, quam obscurissima diei.